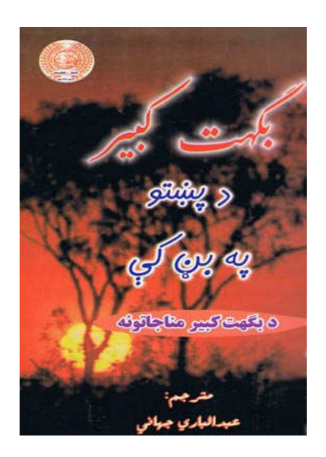
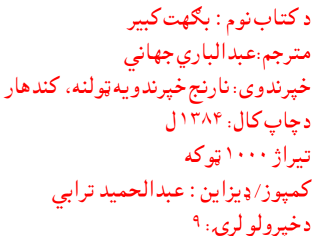
# منع بایت ایاد بینوا

ترجمه ع این اثر با ارزش را که در حقیقت کاری بس سترگ و نیک و قدمی در سویی همدلی و همسویی میان باورمندان گوناگون تواند بود، از ژرفای دل به دانشی مرد پاکطین جناب استاد عبدالباری جهانی تبریک گفته عمر دراز و خوبی های مزید برایشان آرزو میداریم. با حرمت عظیم کابل ناته







د بګهت کبیرد کتاب د چاپ ټوله حقوق د خپروونکي او دانلائن حق ئۍ یوا ځي د بېنوا پاڼي سره محفوظ دي، نوري ویب پاڼي ددې کتاب شعرونه د ماخذ په ښوولو کاپي کولای شي

# كبير فكراو عصر

كبير د هند له هغو لويو صوفي شاعرانو څخه دى چي د هند د ادبياتو د تقريباً ټولو څېړونكو او ليكوالانو غوږونه يې له نامه، ژوند ، افكارو او اشعارو سره آشنا دي خو موږ ته د ده په قلم ليكلي اشعار او آثار پاته نه دي ، او څه شعرونه چي هغه ته منسوب دي هغه ټول د ده له وفات څخه لږيا ډېر كلونه وروسته د هغه پيروانو ليكلي او يا سينه پر سينه نقل كړي دي. طبيعي خبره ده چي په دې صورت كي به ډېر زيات ، حتى په سلګونو شعرونه هېر سوي او ورک سوي وي او دغه راز به ډېر شعرونه نيم ګړي سوي ، پيوند سوي او يا حتى په بشپړه توګه بل چاليكلي او كبير ته منسوب كړي وي.

د كبير ژوند تقريباً ټول پهتياره كي دى؛ نه د هغه د زېږېدني كال او حتى لسيزه چاته په دقيق ډول معلومه ده، نه يې د وفات كال او ځاى چا ته معلوم دى او نه دا په دقيقه توګه معلومه ده چي هغه خپل ژوند چېري تېر كړى او اصلاً چېري زېږېدلى دى. تر ټولو په زړه پوري خبره لا دا ده چي د هغه مذهب هم چا ته معلوم نه و او تر وفات وروسته مسلمانانو غوښتل چي هغه خاورو ته وسپاري او هندوانو غوښتل چي هغه وسوځي.

د كبير د ژوند پهباب معلومات زياتره له هغو افسانو څخه تر لاسه سوي دي چي د هغه مريدانو او پيروانو يا جوړي كړي يا اورېدلي دي.

د دبستان المذاهب ليكوال هغه بېراكيانو ته منسوبوي او وايي چي بېراك په لغت كي طلب ته وايي او دا هغه ډله ده چي دنيا يې ترك وهلې او عبادت يې هغه بيتونه دي چي د بشن او د هغه مظاهرو ته، چي رام او كرشن او د هغه امثال دي وقف سوي دى.

بل ځاي ليکي چي کبير جولانژاد د هند له مشهورو موحدانو څخه دي او هغه يو بېراکي و.

ډېر محققین د کبیر د ژوند د تاریخي پېښو په ارتباط دې نتیجې ته رسېدلي دي چي د هغه د زېږېدني کال به 1425 او د وفات کال به یې 1505 وي.

دا چي کبير به کله زېږېدلی او کله وفات سوی وي او په ژوند کي به يې نور څه ورته پېښ سوي وي، زموږ د بحث موضوع نه ده، بلکه موږ زياتره غواړو چي د هغه د اشعارو يا سرودونو پر موضوع او دغه راز د دغو سرودونو پر اجتماعي ضرورت باندي وږغېږو.

خپلوخت تر ټولو حساس شاعر و او پر هغو مذهبي مشرانو يې په ډېر زړورتوب حملې کولې چي په ټولنه کي يې د انسانانو تر منځ د بې اتفاقۍ او انسان وژني اورونه بلول او د هغوي د تبليغاتو له امله کورونه او ښارونه د نفرت په اور کي سوځېدل .

له هغي تاريخي كيسې څخه، چي په اكثرو تاريخي آثارو كي د كبير د ژوند په ارتباط اشاره ورته كېږي، ښكاري چي كبير يو وخت د پخپله د سلطان سكندر سره كتلي هم دي او يا يې لږ تر لږه د هغه د دربار د عدالت مزه څكلې ده. ويل كېږي چي كبير يو وخت د يوه داسي ناروغ علاج و كړ چي طبيبان يې له علاج څخه عاجزه وه، او دې كار ځيني مذهبي مشران دې ته راوستل چي هغه د سلطان سكندر دربار ته معرفي كړي او د جادو ګر او كافر تور ورباندي ولګوي سلطان سكندر لودي، چي پخپله يو عالم او عادل پاچا و د كبير په څېر بې آزارو مذهبي مبلغينو او پيرانو سره كار نه درلود، ځكه يې نو له هغه سره غرض و نه كړ. البته كبير يې د ټولنيزي سولي د ساتلو په منظور له بنارس څخه تبعيد كړ او په دې توګه له مرګه خلاص سو. داسي ښكاري چي دا پېښه په كال 1495 كي سوې وي او ويل كېږي چي كبير په دغه وخت كي شپېته كلن و. د دغي پېښي څخه پر ته د ده د ژوند په ارتباط كومي تاريخي پېښي ته اشاره نه ده سوې، او چي د ده د ژوند د حالاتو په باب څه ويل سوي دي نو سرچينه يې زياتره هغه افسانې دي چي چنداني تاريخي ارزښت نه لري او كه څو ك د هغه د زېږېد لو او يا وفات د كلونو په اړه اټكلونه كوي نو زياتره له سلطان سكندر سره د هغه د مخامخ كېدلو په دغه تاريخي كيسه استناد كوي كبير له دغي پېښي څخه وروسته د بيارس پرېښودلو ته مجبور سوى او د هند په شمال كي په كليو او بانډو ګرځېدلى او خپلو تبليغاتو او خپل حقيقي او دايمي معشوق ته يې د شعرونو ليكلو ته دوام وركړى دى.

كبير نه يوازي ټول انسانان يو شان بلل، هغه نه يوازي يوه ستر خالق ته عقيده درلوده بلكي ټول كاينات ورته يو شان ښكارېدل او بالآخره يې د وحدت الوجود د فلسفې په پيروي، چي هم يې په اسلام او هم يې په هندو مذهب كي سوونه كلونه سابقه درلوده د كايناتو او ستر خالق تر منځ سرحدونه ماتول.

اوبه غونډي سي يخي ورنه جوړيږي يخي بيرته اوبه کېږي چي و يلېږي صرف اوبه دي بدلوي چي خپل شکلونه نور په داسي حقيقت کي څه ځايېږي

چي د سيند اوبه کوبۍ دي رااخيستي کوبۍ ټولي په اوبو کي حسابېږي سيند پخپله له کوبيو سره درومي د ناپايه سمندر کوګل ته لوېږي

په يوه سترګه چي ټول انسانانګوري لوی جهان چي ورته يو شاني ښکارېږي دی پخپله هسي صاف لکه قطره سي او په لايتناهي کي ورګډېږي2

اوبه غونډي سي يخي ورنه جوړيږي يخي بيرته اوبه کېږي چي ويليږي صرف اوبه دي بدلوي چي خپل شکلونه نور په داسي حقيقت کي څه ځايېږي چي د سيند اوبه کوبۍ دي رااخيستي کوبۍ ټولي په اوبو کي حسابيږي

سيند پخپله له كوبيو سره درومي د ناپايه سمندر كوګل ته لوېږي په يوه سترګه چي ټول انسانان ګوري لوى جهان چي ورته يو شاني ښكارېږي دى پخپله هسي صاف لكه قطره سي او په لايتناهى كى ورګډيږي

د مذهبونو د جنګونو او وینو تویولو څخه یوازي کبیر شکایت نه دی کړی، بلکي دې خبري هم له ده نه پخوا ډېره زیاته سابقه درلوده او هم یې له ده څخه وروسته حتی تر نن ورځي پوري د شاعرانو او پوهانو په شعرونو او افکارو کي انعکاس کړی دی. د پښتنو تر ټولو لوی شاعر او مشر خوشال خان خټک نه یوازي صوفي شاعر نه و، بلکي پخپله یې د جنګونو په میدان کي آسونه ځغلولي او توري چلولي دي. خو کله چي د مذهبونو تر منځ د بې اتفاقۍ مسئلې ته راځي نو دی هم د کبیر او د هغه د مرشدانو او پیروانو په څېر په ډېر صراحت خپله چیغه پورته کوي.

څوک په لوري د کعبې ځي په هي هي څوک د يورې لره چلېږي په جي جي

عاشقان يې سل هزار يوه معشوقه په هر لوري ورپسې دي په پي پي

ميخانه يوه هزار پکي خمونه د مستانو يې نارې دي چي مي مي

که همای دی که کجیر دی که کرگس دی د هر چا مي خپل\_خپل شان دی خپل قی قی

هر څوک وصل د خپل اصل پسي غواړي چي نارې د جدايي وهي ني ني

زه خوشال چي د وحدت په ميو مست شوم وايم دا چي کاووس کله وو کی کی څوک په هی هی څوک ديورې لره چلېږي په جی جی عاشقان يې سل هزار يو ه معشوقه په هر لوري ورپسې دي په پی پی می می میخانه يوه هزار پکي خمونه د مستانو يې نارې دي چي می می که همای دی که کجير دی که کرګس دی د هر چا مي خپل خپل شان دی خپل قی قی هر څوک وصل د خپل اصل پسي غواړي هر څوک وصل د خپل اصل پسي غواړي چي نارې د جدايي وهي نی نی نی وايم دا چی کاووس کله وو کی کی

البته كبيريوازي د مذهبونو تر منځ د اتحاد او ټولو دپاره د يوه خداى د وجود په عادي تبليغ اكتفا نه كوله بلكي د مذهبونو پر هغو مشرانو او پيروانو يې ډېري برالا حملې كولې چي د مذهب په جامه كي يې يا د خلكو تر منځ د نفاق اور بلاوه او يا يې له خرقې او مذهبي لباسونو څخه د خلكو د غولولو دپاره كار اخيست. جو كي خپل كالي جو كي خپل كالي غو ټه كړي په رنګونو رنګ د ميني ولي نه وړي تر مغزونو

د معبد په کونج کي کښېيني خالق پرېږدي د ډبري سي لګيا په طاعتونو غوټه کړي پهرنګونو په غوږونو کي سوري جوړ کړي اوږده ږيره ټول ملګري د اوزګړي په شکلونو

> خواهشات وژني له ځانه ايجړا جوړ کړي لېوني غوندي به ګرځي پر دښتونو

سر خریلی جامې رنګ پر کتاب پروتوي تېز تر هر چا په خبرو بیانونو

كبير وايي دروازو ته د مرګ ولاړې
ورته پروت يې په تړلو پښو لاسونورنګ د ميني ولي نه وړي تر مغزونو
د معبد په كونج كي كښېيني خالق پرېږدي
د ډبري سي لګيا په طاعتونو
په غوږونو كي سوري جوړ كړي اوږده ږيره
ټول ملګري د اوزګړي په شكلونو
خواهشات وژني له ځانه ايجړا جوړ كړي
لېونى غوندي په ګرځي پر دښتونو
سر خريلى جامې رنګ پر كتاب پروت وي
تېز تر هر چا په خبرو بيانونو
كبير وايي دروازو ته د مرګ ولاړې
ورته پروت يې په تړلو پښو لاسونو

د کبير د شعرونو يو مزيت په دې کي دی چي ډېر پر له پېچلي تصوفي مفاهيم يې په دونه ساده ژبه او ساده مثالونو بيان کړي دي، او د کايناتو له پيدايښت، حرکت او هدف څخه نيولې د کايناتو تر عمق او ماهيت پوري مغلق مسايل يې په دونه ساده کلماتو افاده کړي او جو ابونه ورته پيدا کړي دي، چي د هر صوفي شاعر او فيلسوف د پاره يې افاده دونه اسانه کار نه دی. د هغه دغه ساد ګي ده چي د خلکو په زړونو کي يې ځای نيولی او په مقابل کي يې د رياکارو زاهدانو او بامبړانو د غشيو هدف ګرځولې دي.

كبير د نورو تقريباً ټولو صوفيانو په څېر د حيرت مقام ته ورغلى، خو داسي ښكاري چي دى ورڅخه تېر سوى دى او دا كمال هم د خپل مرشد او پير ګڼي. دى وايي چي دا اسرار هر چا ته نه سي معلومېدلاى او په دې اسرارو پوهېدل يوازي د هوښيارانو كار دى. البته هغه معلومات چي دى يې د خپل كشف په باره كي موږ ته راكوي پخپله دو نه مرموز دي چي سړى پخپله كبير هم د حيرت په مقام كي سرګردان بللاى سي. له رباب څخه مرموز موزيك رغېږي

بېله پښو له رباب څخه مرموز موزيک ږغېږي بېله پښو او بې لاسونو څوک نڅېږي او بې لاسونو څوک نڅېږي بېله ګوتو يې آواز کوي تارونه بې بېله ګوتو يې آواز کوي تارونه بې غوږونو يې نغمه اورېده کېږي

> او دا ځکه چي که غوږ دی ټوله دئ دی اورېدونکي هم پخپله دئ هستېږي

> > ور تړلی دی دننه خو شبويي ده او دننه هيڅ و جود نه معلو مېږي

هر څوک نه دی د دې سر د پوهېدلو
دا يوازي هوښياران دي چي پوهېږيغوږونو يې نغمه اورېده کېږي
او دا ځکه چي که غوږ دی ټوله دئ دی
اورېدونکی هم پخپله دئ هستيږي
ورتړلې دي دننه خوشبو يي ده
او دننه هيڅ و جود نه معلوميږي
هر څوک نه دی د دې سر د پوهېدلو
دا يوازي هوښياران دي چي پوهېږي

کبیر د خپل عمر تر پایه پوري، چي ویل کېږي اتیا کلونه ته رسېدی، خپله ډو ډۍ د خپل کسب او کار په زور لاسته راوړه او تر مرګه یې له جولاګرۍ څخه، چي د عمر په پای کي طبیعي خبره ده چي ډېره به سخته ورته تمامېدله، لاس وانه خیست نه په خلوت کي کښېناست، نه یې د مریدانو او پیروانو په صدقو او خیراتونو ژوند وکړ، او نه یې چا ته د احتیاج لاس اوږد کړ. ګواکي غوښتل یې چي د ده خپل ژوند د پیروانو د پاره یو سمبول و ګرځي، او چي څوک غواړي د ده لاره تعقیب کړي نو د ده په څېر ژوند غوره کړي.

کبير خپلهلاره د حقلاره بلله، او دا يې د لاسونو په تڼاکو ثابتوله يوازي خپل ګورو او مرشد يې پر حق باله او نور خلک يې هم دغلي لاري ته رابلله د کبير خدای تر مسجد او بتخانې دواړو برتر او سېږي او کله \_کله خو لوی خالق ته د خپل ګورو او مرشد خطاب کوي، او داسي ښيي چي ګويا دی پخپله د خالق پيرو دی.

که خالق دی په محراب کي يا مسجد کي کښېنستلی نو دې پراخ جهان يارانو تعلق چا سره نيولي

او كه رام په درمسال كي د بت خېټه كي اوسېږي څه خبر دى چي د باندي په جهان كي څه خبر دى چي د باندي په جهان كي څه پېښېږي كه خالق دى په محراب كي يا مسجد كي كښېنستلى نو دې پراخ جهان يارانو تعلق چا سره نيولى او كه رام په درمسال كي د بت خېټه كي اوسېږي څه هري اوسي لمر خاته كي الله اوسي لمر لوېده كي څه هري اوسي لمر خاته كي الله اوسي لمر لوېده كي ځه كريم او رام پيدا كه پسي و كوره په زړه كي

نر او ښځي پهنړۍ کي ټول د ده لري شکلونه زه کبير مريد د رام يم د الله کړم طاعتونه خبر دی چې د باندي په جهان کې څه پېښېږي

هري اوسي لمر خاته کي الله اوسي لمر لوېده کي ځه کريم او رام پيدا که پسي وګوره په زړه کي نر او ښځي په نړۍ کي ټول د ده لري شکلونه زه کبير مريد د رام يم د الله کړم طاعتونه

هغه خالق چي کبير عقيده ورته لري هغه تر ټولو مخلوقاتو برتر او په ټولو مخلوقاتو کي دننه اوسي. هغه تر ټولو ستر خدای، دايمي او مطلق قادر دی. هغه بلا کيفه دی، هغه ذات ته نقصان نه رسېږي، او نه يې ذات تغير کوي. هغه نه پورته دی نه کښته هغه دايمي دی او پر ټولو شيانو محيط دی. هغه د خپلو اولياوو په زړونو کي د دنيا د عشق او محبت لمبې وژني او بيا نو د تل دپاره د هغوی په زړونو کي ځای نيسي. يوازي هغه څوک کامل دی چي په زړه کي يې تنها خالق ته ځای ورکړی دی. يوازي مذهبي اختلافات او د دغو اختلافات و له امله جګړې او ويني تويېدل نه وه چي د کبير حساس روح ته يې آزار ورکاوه، بلکي د هند د ټولني طبقاتي وېش او ظالمانه تقسيم لا يو بل آفت و چي د کبير په څېر هوښيارو او خوله ورو مفکرينو او شاعرانو يې تحمل نه سو کولای. د کبير پير او مرشد رامانندا د برهمن له طبقې څخه، چي د هند تر ټولو عالي طبقه وه، د اعتراض رغ پورته کړ او د برهمنانو د ټولو عنعناتو او احکامو په خلاف يې کبير، چي د هند تر ټولو ټيټي طبقې اچوت غړی و، په خپلو مريدانو کي شامل کړ، او حتی د برهمن خطاب يې ورته وکړ.

كبير پخپله د اچوت له طبقې څخه د اعتراض دغ پورته كړ. دا هغه طبقه ده چي د هند عالي طبقات، برهمن يعني مذهبي مشران، كشاتريا يعني عسكر او جنګيالي، ويسيا يعني تاجران او حتى څلورمه طبقه شو درا يعني دهقانان او كروندګر له هغوى سره د تماس نيولو او نيژدې كېدلو څخه منع وه، او د نجس په سترګه ورته كتل كېدل د سيكه مذهب موسس ګورو نانك هم د هند د ظالمانه طبقاتي سيسټم پر ضذ دغ پورته كړ او توصيه يې كوله چي د توكم او نژاد خبري پرېږده، عجز اختيار كه او نجات پيداكه.

بل ځای وایي خدای به له انسانانو څخه د اصل او نسب پوښتنه و نه کړي، بلکه د هغه د اعمالو پوښتنه به کوي. بل ځای وایي که څوک هر څونه د عالي نسب خاوند خو په ګناه لړلی او ناپاک وي زه به په هغه کي ری ونه و هم، خو نانک د هغه چا د پښو خاوري دی چي په اصل او نسب تر ټولو پاته او په عمل کي نېک او پاک وي.

د سيکهانو دريم ګورو امرداس په ادي ګرنت کي ليکلي دي:

ټولهوايي چي نړۍ کي دي پيدا څلور توکمونه خو د ټولو ټولهوايي چي نړۍ کي دي پيدا څلور توکمونه خو د ټولو دي پاشلي هغه لوی برهمن تخمونه

جهان ټول جوړ دی له خاورو که يې غرونه که دښتونه له يوې خاوري پيدا دي ټوله لوښي ټول رنګونه

> چي خالق دي پيدا نه کئ بله لار د نجات نسته نانک وايي چي قضا ته وروړل کېږي عملونه

له پنځو عنصرو جوړ دي انسانان له سر تر نو که پکښي څنګه څوک پيدا کړي کښته پورته مقامونه 4

دي پاشلي هغه لوی برهمن تخمونه جهان ټول جوړ دی له خاورو که يې غرونه که دښتونه له يوې خاوري پيدا دي ټوله لوښي ټول رنګونه چي خالق دي پيدا نه کې بله لار د نجات نسته نانک وايي چي قضا ته وروړل کېږي عملونه

له پنځو عنصرو جوړ دي انسانان له سر تر نو که پکښي څنګه څوک پيدا کړي کښته پورته مقامونه

گورو نانک (1538\_1469) د کبیر د یوه شاګرد او پیرو په حیث هم د کبیر په څېر په داسي عصر کي ژوند کاوه چي ښارونه او کلي د زورورو د آسونو تر پښو لاندي او د غضب اورونو و چ او لانده ګه سوځول ګورو نانک د دغو و حشتونو ، بې عدالتیو او نابرابریو پر ضد چیغه پورته کړه. د دې بې عدالتیو د ریښو ایستلو د پاره یې بل مذهب تاسیس کړ. د هند له شمال څخه په جنوب کي تر بنارس او وروسته تر سري لانکا پوري، په ختیځ کي له بنګال څخه په لو ېدیځ کي تر عراق او حجاز پوري یې سفرونه و کړل، او د ژوند ټولي شپې ورځي یې د اجتماعي او انساني عدالت د ټینګولو په تبلیغ تېري کړې مګر ګورو نانک د یوه مذهبي مشر په حیث نه پخپله توري ته لاس کړ او نه یې نور د توري اخیستلو ته تشویق کړل .بلکه بالآخره وایي چي دا د خدای حکم او فیصلې دي او د هغه د فیصلو په مقابل کي به څوک څه و وایي. ګورو نانک په هند کي د پښتنو د سلطان ابراهیم لودي او د مغولو د پاچا بابر تر منځ د خونړیو جنګونو د شاهد په حیث وایي:

څه بې شمېره اخوندانو په دعاو په لمونځونو په زاريو ننواتو معجزو او تعويذونو خپل څه بې شمېره اخوندانو په دعاو په لمونځونو په زاريو ننواتو معجزو او تعويذونو

خپلځانونه کړله ستړي په سجدو په خلوتونو چي راوګرځوي مخه د فاتح د لښکرونو

سوځول چي يې کورونه بنګلې او لوی قصرونه اميران چي يې وژله رغړول چي يې سرونه

نه مغول ړانده په سترګو نه يې پڅي سولې توري نه د عاوو د پيرانو د دوی ميندي کړلې بوري

د جنګونو میدان تود و د مغولو پټانانو چلېدې په منځ کي توري د جګړې د جنګیالیانو

له يوې خوا اورېدلې سرې سکروټي له توپونو بل پلو ته به حملې وې د پوځونو د آسونوځانونه کړله ستړي په سجدو په خلو تونو چي راوګرځوي مخه د فاتح د لښکرونو سوځول چي يې کورونه بنګلې او لوی قصرونه اميران چي يې وژله د هغو چي ورځ پوره وي د خالق په لوی دربار کي يا په جنګ کي وژل کېږي يا به مري په لو يه لار کي

> ارتینې سولې سرتوري د هندوانو د ترکانو بې عزته سولې ښځي د بټیو راجپوتانو

څوک بريان سول څوک ايرې سول په لمبو کي د کورونو څه به حال و د مېرمنو چي يې شپې وې بې مېړونو

دا كارونه د خالق دي د هغه په حكم كېږي

چا ته څنګه شکايت کړو چي يې خپل امر چلېږي

كەخوښى كەبدمرغى دي ټولي ستا پەارادە دي اوس بەچا تەكړو چىغاري ستا لەزور سرەمو څەدي

لوى سلطان پخپله خوښه روان کړي دي حکمونه اې نانکه وررسېږي هر سړي ته نصيبونه

رغړول چي يې سرونه نه مغول ړانده په سترګو نه يې پڅي سولې توري نه دعاوو د پيرانو د دوي ميندي کړلي بوري د جنګونو میدان تود و د مغولو پټانانو چلېدې په منځ کې توري د جګړې د جنګياليانو له يوې خوا اورېدلې سرې سکرو ټي له تو پو نو بل پلو ته به حملي وې د پوځونو د آسونو د هغو چې ورځ پوره وي د خالق په لوی دربار کې يا په جنګ کې وژل کېږي يا به مري په لويه لار کې ارتيني سولي سرتوري د هندوانو د ترکانو بې عزته سولې ښځي د بټيو راجپوتانو څوک بريان سول څوک ايرې سول په لمبو کي د کورونو څه به حال و د مېرمنو چې يې شپې وې بې مېړونو دا كارونه د خالق دي د هغه په حكم كېږي چا ته څنګ شکايت کړو چي يې خپل امر چلېږي که خوښۍ که بدمرغۍ دي ټولي ستا په اراده دي اوس به چا ته کړو چيغاري ستا له زور سره مو څه دي لوي سلطان پخپله خوښه روان کړي دي حکمونه اې نانکه و ررسېږي هر سړي ته نصيبو نه

البته سيکهانو د تاريخ په يوه مرحله کي د اجتماعي او سياسي جبر او تاريخي ضرورتونو له مخي پخپله هم تورو او وسلو ته لاس واچاوه او د دې جنګونو او عملونو او عکس العملونو په ترڅ کي يې داسي ظلمونه وکړل چي د هغوی لوی ګورو د هغو پر ضذ چيغه پورته کړې او ځان او مريدان يې په تبليغ ستړي کړي وه.

د هند د اجتماعي نابرابريو او په تېره بيا ظالمانه طبقاتي سيسټم پر ضد د مبارزې نوبت بالآخره د هند د تاريخ تر ټولو محبوب مشر مهاتما ګاندهي ته ورسېد. هغه د خپلو ټولو اجتماعي او سياسي مبارزو په سلسله کي د اچوت د طبقې مشکل ته، چي رامانندا، کبير، ګورو نانک او د هغوی په زرګونو پيروانو يې په ليري کولو ځانونه ستړي کړي وه، ښه متو جه وو. ګاندهي د اچوت طبقې ته، چي نورو يې له وجود او لباس څخه کرکه کوله او د نجس په سترګه يې ورته کتل، د هريجن يا د خداى د اولاد نوم ورکړ.

د دې لويي اجتماعي ستونزي د ليري کولو د پاره ښايي د هند په تاريخ کي د هيڅ مشر مبارزو د مهاتما ګاندهي په څېر ژوره اغېزه نه وي ښندلې. خو دا مشکل تر اوسه لا حل سوی نه دی، او که کبير ژوندی وای زه يقين لرم چي اوس به يې هم شعرونه ورته ليکلای، او لا به هم په ښارونو او کليو ګرځېدلای.

# عبدالباري جهاني

Majumdar, R.C Editor: The History and Culture of the Indian People. Fourth Edition 1990. Cuningham, J.D. History of the Sikhs 1990.

Rizvi, Said Akhtar Abbas. A History of Sufism in India 1992.

فاني، محسن: دبستان المذاهب تهران چاپ اول 1361هش.

2

WITHIN this earthen vessel are bowers and groves, and within it is the Creator:

Within this vessel are the seven oceans and the unnumbered stars.

The touchstone and the jewel-appraiser are within;

And within this vessel the Eternal soundeth, and the spring wells up.

Kabir says: "Listen tome, my Friend! My beloved Lord is within."

#### خاورين لوښي

دې خړ لوښي کي د خاورو هم چترۍ دي هم سايې دي هم خالق پکښي دننه د قدرت يې نندارې دي

دې خړ لوښي کي هستېږي اوه لوی سمندرونه بې حسابه پکښي ستوري پکښي پټ دي اسمانونه

> پکښي ګوتي د زرګرو د الماسو خرمنونه پکښي زر دي جواهر دي د محک امتحانونه

په دې لوښي کي د خاورو د بقا آهنګ ږغېږي د بې شمېره څاڅکو کور دی او چینې پکښي اوسېږي

کبير وايي ما ته غوږ سئ خاورين لوښي کي دوستانو زما محبوب خالق دېره دي سترګي غواړي د رندانو.

To Thee Thou hast drawn my love, O Fakir!

I was sleeping in my own chamber, and Thou didst awaken me; striking me with Thy voice, O Fakir! I was drowning in the deeps of the ocean of this world, and Thou didst save me: upholding me with Thine arm, O Fakir!

Only one word and no second and Thou hast made me tear off all my bonds, O Fakir! Kabir says, "Thou hast united Thy heart to my heart, O Fakir!"

# تا راويښ کړمه فقيره

تا مي له ځانه سره مينه کړه پيدا فقيره تا خپلي ميني ته بللى يم تنها فقيره

زه په خلوت کي و م اوښتي په درنو خوبونو تا مي غوږونه په آواز کړله شنوا فقيره

زه ډوبېدلم د نړۍ د سمندر په تل کي ته مي ناجي سوې تا له سره کړم پیدا فقیره

تا لەموجونو كردابونو څخەوژغورلم پەخپلەغېږە كي دي يوړم تربېديا فقيرە

ستا په يوه کلمه مات مي ځنځيرونه کړله او ټول بندونه د دنيا او مافيها فقيره

زړه دي يو کړی دی فقيره له کبيره سره راته روښانه يوه حرف کړله دنيا فقيره.

NOW hard it is to meet my Lord!

The rain-bird wails in thirst for the rain: almost she dies of her longing, yet she would have none other water than the rain.

Drawn by the love of music, the deer moves forward: she dies as she listens to the music, yet she shrinks not in fear.

The widowed wife sits by the body of her dead husband: she is not afraid of the fire. Put away all fear for this poor body.

#### له جانان سره ليدل محران دى

زما لەرب سرە لىدل اوس راتە ګران دي پەدېلار كي عالمونە سرګردان دي

> د باران مرغۍ چي تږې د باران ده تر مرګي رارسېدلې دغه آن ده

خو يوازي د باران اوبو ته ژاړي نه د نورو اوبو تږې نه يې غواړي

هوسۍ وګوره چي اوري ساز د ميني پهرګونو کي يې غورځي مستي ويني

> كەد مىني لەھيبتەمري تپېږي نەد ځان لەوھمە ځغلى نەتورېږي

پهمېړه پسي چي کونډه کبابېږي له لمبو د سره انګاره نه بېرېږي

که جانان غواړې له سره به تېرېږې دغه لار ده سرمنزل ته چي رسېږې.

CLOUDS thicken in the sky! 0, listen to the deep voice of their roaring; The rain comes fro the east with its monotonous murmur.

Take care of the fences and boundaries of your fields, lest the rains overflow them; Prepare the soil of deliverance, and let the creepers of love and renunciation be soaked in this shower. It is the prudent farmer who will bring his harvest home; he shall fill both his vessels, and feed both the wise men and the saints.

# په آسمان کې توري ورېځي

توري ورېځي په اسمان کي راغونډېږي غوږپر ونيسه په څه طاقت غړومېېږي

> شرپی اورې د باران چي رارواندی له ختيځه څخه ورو \_ورو رارسېږي

د کښتونو کټارې پولي کړه ټينګي چي سېلونه پرې راځي پکښي ډوبېږي

د نجات خاوره تياره کړه په کښت کي چي د ميني حشرې پکښي غونځېږي

چي د ميني او خلوت حشرې راسي دې باران کي په کرار\_کرار خيشتېږي

دهقانان چي وي هوښيار فصل وړي کور ته هم کندو او هم يې لوښي په ډکېږي

د زحمتاو د احتياط په برکت يې هوښيار خلک او شيخان دواړه مړېږي.

IS there any wise man who will listen to that solemn music which arises in the sky? For He, the Source of all music, makes all vessels full fraught, and rests in fullness Himself. He who is in the body is ever athirst, for he pursues that which is in part:

But ever there wells forth deeper and deeper the sound "He is this-this is He": fusing love and

But ever there wells forth deeper and deeper the sound "He is this-this is He"; fusing love and renunciation into one.

Kabir says: "O brother! that is the Primal Word."

# چا پەاسمانكي رغاورېدلى دى

كوم هوښيار به هغه ساز وي اورېدلى چي يې ږغ وي له اسمان څخه ختلى

هغه څوک چي سرچينه د ټوله ساز ده هر يو لوښي يې تر څنډي رسولي

مالامال يې کړ وجود له سور او تاله او په کل کې يې آرام ځانته منلي

په وجود کي چي د جز په تلاښۍ ګرځي دی پخپله دی له تندي کړېدلی

> هو دننه د کوګل له تاریکیو هغه دی دی، دی هغه دی ږغ و تلی

دغه ږغ، مينه او هجر سره يو کړي د عاشق او د معشوق توپير دې تللي

کبير وايي واوره دا اصلي جهان دی چې په ويښه او په خوب کې مي ليدلي.

TO whom shall I go to learn about my Beloved?

Kabir says: "As you never may find the forest if you ignore the tree, so He may never be found in abstractions."

# زه له چا پوښتنه و کړم

چا ته ورسمه له چا و کړم پوښتنه د محبوب له رنګ او شکل له بدنه

كبير وايي ځنګل هيڅ نه سې ليدلای كه نظر كي دي را نه وړې يوه ونه

که يې غواړې په هستيو کي يې ګوره هغه نه دي راجلا له هر و طنه.

I HAVE learned the Sanskrit language, so let all men call me wise:

But where is the use of this, when I am floating adrift, and parched with thirst, and burning with the heat of desire?

To no purpose do you bear on your head this load of pride and vanity.

Kabir says: "Lay it down in the dust, and go forth to meet the Beloved. Address Him as your Lord."

# سانسكريټمى ځكەزدەكرە

سانسكريټ ژبه مي ځكه سوه په كار ګوندي ټول خلګ مي وبولي هوښيار

سود يې څهدي چي څپو يمه اخيستي رامعلومه د وتلو نه ده لار

> په کوګل کي مي د هيلو لمبې بلي او لا سوځمه له تندي په انګار

بې فايدې دي پر سر پېټي دی اخيستي لا په زړه کي چلوې د غرور بار

كبير وايي بار پر مځكه باندي كښېږده ځه روان سه په طلب د خپل دلدار

> پهادب يې تر درشله پوري ورسه ته غلام او دي به بولې خپل بادار.

THE woman who is parted from her lover spins at the spinning wheel.

The city of the body arises in its beauty; and within it the palace of the mind has been built.

The wheel of love revolves in the sky, and the seat is made of the jewels of knowledge:

What subtle threads the woman weaves, and makes them fine with love and reverence!

Kabir says: "I am weaving the garland of day and night. When my Lover comes and touches me with His feet, I shall offer Him my tears."

# چى لەمحبوب څخەبېلېږي ښځه

لەمحبوبە څخەښځە چي بېلېږي پر څرخەباندي لەڅرخ سرە تاوېږي

د وجود ښار يېښکلا پر سر اخيستي په هغه کي د زړګي قصر جوړېږي

څرخه د ميني په آسمان کي سره اوړي سرګردانه له آسمان سره څرخېږي

> او د پوهي معرفت له مرغلرو پکښي تخت د جواهرو تيارېږي

ښځه څه نازک تارو نه سره او يي او د ميني له هنره ښکلي کېږي

کبير وايي زما په لاس کي شپې او ورځي سره اوړي او دل کېږي او سپړېږي

او چي پښې مي د محبوبراڅخه موښلي نذرانه مي ورته سرې اوښکي بهېږي.

BENEATH the great umbrella of my King millions of suns and moons and stars are shining! He is the Mind within my mind: He is the Eye within mine eye.

Ah, could my mind and eyes be one! Could my love but reach to my Lover! Could but the fiery heat of my heart be cooled!

Kabir says: "When you unite love with the Lover, then you have love's perfection."

# زما د شاه تر چتر لاندي دي لمرونه

زما د شاه تر چتر لاندي ميليونونه سپوږمۍ ستوري دي ځلېږي او لمرونه

هغه زړه دی زما په زړه کي چي تپېږي هغه سترګه ده زما سترګه کي او سېږي

زړه او سترګي مي دي يو وي دا کېدای سي؟ تر جانان پوري مي مينه رسېدای سي؟

دا کېدای سي چي کرار مي سي دردونه؟ او پهزړه کي مي ساړه سي سره اورونه؟

> چي مين او مينه يو په بل ګډېږي کبير وايي مينه هلته بشپړېږي.

> > 3

O SADHU! My land is a sorrow less land. I cry aloud to all, to the king and the beggar, the emperor and the fakir-Whosoever seeks for shelter in the Highest, let all come and settle in my land! Let the weary come and lay his burdens here!

So live here, my brother, that you may cross with ease to that other shore. It is a land without earth or sky, without moon or stars; For only the radiance of Truth shines in my Lord's Durbar. Kabir says: "O beloved brother! naught is essential save Truth."

#### له غمونو خلاصه سيمه

زه نارې وهمه واورئ زاهدانو پاچهانو ګدايانو سلطانانو

زما سيمه له غمونو ده فارغه په لښکرو ورته راسئ فقيرانو

سرپناه ته چي څوک غواړي اسمانونه راسئ زما پر مځکه جوړ کئ خپل کورونه

پرېږده ستړي زما په مځکه کي هو سا سي له شا واړوي درانه\_درانه بارونه

دلته ژوند و که چي تېر سې بې ګومانه د لوی سیند تر بلي غاړي په آسانه

داسي سيمه ده بې مځکي بې اسمانه نه سپوږمۍ سته نه د ستورو پوځ روښانه

په دربار کي د څښتن چي مي ښکارېږي پلوشې د حقيقت دي چي ځلېږي

کبير وايي ګرانه وروره پر دې سيمه حقيقت دي او بل هيڅ شي نه چلېږي.

DEAR friend, I am eager to meet my Beloved! My youth has flowered, and the pain of separation from Him troubles my breast.

I am wandering yet in the alleys of knowledge without purpose, but I have received His news in these alleys of knowledge.

I have a letter from my Beloved: in this letter is an unutterable message, and now my fear of death is done away.

Kabir says: "O my loving friend! I have got for my gift the Deathless One."

#### د حیات او به

زما يارانو زړه مي سوى و وصال ته د جانان دى زما ځوانى ده غوړېدلى اوس اختيار كله د ځان دى

نور طاقت راپوري نسته سينه سوځي زړګی سوځي په سينه کي اور بل دی ززړه مي زخم له هجران دی

له درې د معرفته راته زېری دی راغلی که هر څه په دې د ره کي زړه پرېشان او سرګر دان دی

راته لیک د جانان راغی پکښي پټ پیغام لیکلی اوس له مرګه نه بېرېږم ژوند او مرګ راته یکسان دی

کبير وايي واوره دوسته څه تحفه مي ده راوړې د حيات او به يې راکړې ژوند مي ځکه جاو دان دي.

WHEN I am parted from my Beloved, my heart is full of misery: I have no comfort in the day, I have no sleep in the night. To whom shall I tell my sorrow?

The night is dark; the hours slip by. Because my Lord is absent, I start up and tremble with fear. Kabir says: "Listen, my friend! There is no other satisfaction, save in the encounter with the Beloved."

#### د جانان وصال

چي جلا يمه له ياره زړه مي ډک وي له غمونو نه د ورځي مي آرام سته نه د شپې مي په خوبونو

چا ته و وايم حالونه چا ته و شمېرم غمونه

نه حساب می د زخمو سی نه قرار می د دردونو

شپه تياره ده خوب مي نسته ساعتونه دي تېرېږي چي جانان راسره نسته ډار مي پروت دی پر هډونو

کبير وايي ګرانه دوسته تر هغې به کرار نه سم چي جانان غېږ ته را نه سي چي وصال نه وي د زړونو.

O LORD Increate, who will serve Thee?

Every votary offers his worship to the God of his own creation: each day he receives service-

None seek Him, the Perfect: Brahma, the Indivisible Lord.

They believe in ten Avatars; but no Avatar can be the Infinite Spirit, for he suffers the results of his deeds: The Supreme One must be other than this.

The Yogi, the Sanyasi, the Ascetics, are disputing one with another:

Kabir says: "O brother! he who has seen that radiance of love, he is saved."

### يو څښتن

څوک به تا ته پر سجده سي اې خالقه د ملکونو څوک به ستا ستاينه و کړي په سجدو په طاعتونو

هر زاهد ځانته جوړ کړی خپل خلوت د بندګی دی په خدمت د هغه خدای دی چې يې جوړ کړ په لاسونو

هره ورځ ورته سجدې کړي خدای په یاد د هیچا نه دی هغه خدای چی هم کامل دی هم خالق د جهانونو

> لس خدايان يې كښېنولي د سينو په بتخانو كي يو بهور نه سي تر خدايه تر پاچا د اسمانونو

څوک چي په پښو ته د صنم ځي د هغو په خوله ايرې دي هغه ستر خالق لا بل دي هغه لوړ تر معبدونو

هره ورځ لاس و ګرېوان وي خپلي لاري بولي سمي که جو ګی دی که صوفی دی که زاهد د خلو تونو

چي ليدلي يې د ميني پلوشې د خپل خالق دي کبير وايي وروڼو واورئ هغه خلاص له عذابونو.

WHY so impatient, my heart?

He who watches over birds, beats, and insects,

He who cared for you whilst you were yet in your mother's womb,

Shall He not care for you now that you are come forth?

Oh my heart, how could you turn from the smile of your Lord and wander so far from Him?

You have left Your Beloved and are thinking of others: and this is why all your word is in vain.

# نګهبان لرې زړګيه

ولي دومره يې بې صبره زما زړګيه له زمان څخه ډارېږې لېونيه

هغه څوک چي کړي ساتنه د مرغانو د نړۍ د حشراتو حيواناتو

له نېستۍ څخه هستۍ ته چي راتللې په رحم کي يې د مور څنګه ساتلې

اوس به څنګه هغه ستا نګهبان نه وي ساتندوي به دي پر مخ د جهان نه وي

زما زړګيه ته به څنګه له خپل خدايه ليري کېږي او خوځېږې به له ځايه

ستا بەڅرنگەد دەمىنەھېرېږي تا تەڅنگەنوريلاري دريادېږي

تا پهزړه کي مينه ځای کړه د اغيارو ځکه ته يې د ژوندون پر ورکو لارو

خپل محبوب دي دی پرې ایښی سرګردان یې د هیڅ کار دي ګټه نسته په تاوان یې.

O HOW may I ever express that secret word?

O how can I say He is not like this, and He is like that?

If I say that He is within me, the universe is ashamed:

If I say that He is without me, it is falsehood.

He makes the inner and the outer worlds to be indivisibly one;

The conscious and the unconscious, both are His footstools.

He is neither manifest nor hidden, He is neither revealed nor unrevealed:

There are no words to tell that which He is

#### نەھغەدى نەدغە

تاسي ته څرنګه بيان کړم هغه پټلوزونه تاسي ته څرنګه دروښيم د زړه رازونه

څنګهبهووايم چي ما دی په کوم رنګ ليدلی څنګه دروښيم د هغه ناپيدا شکلونه

كەدرتەووايم چي دى مي پەرگو كي اوسي پەدې كلام بەشرمندە سي د جھان رګونه

كەدرتەووايم چي زما پەتنكي نەھستېږئ دا بەدروغوي پكښي نستەد ريشتيا قولونە

هغه دننه او دباندي نړۍ يو شاني کړه اوس يې په منځ کي چا ته نه ښکاري د وېش خطونه

که بې هوښي ده او که هوښ دی کرشمې د ده دي هغه پر دواړو جهانونو ايږدي خپلګامونه

هغه نه پټ يد نه په سترګو يې ليدلای سي څوک نه د ظاهر نه د باطن باندي راځي حکمونه

> نه په کتاب نه په کلام یې درښودلای سمه نه د قلم تر ژبي څاڅي د معنی حرفونه.

WHEN at last you are come to the ocean of happiness, do not go back thirsty.

Wake, foolish man! for Death stalks you. Here is pure water before you; drink it at every breath.

Do not follow the mirage on foot, but thirst for the nectar;

Dhruva, Prahlad, and Shukadeva have drunk of it, and also Raidas has tasted it:

The saints are drunk with love, their thirst is for love.

Kabir says: "Listen to me, brother! The nest of fear is broken.

Not for a moment have you come face to face with the world:

You are weaving your bondage of falsehood, your words are full of deception:

With the load of desires which you hold on your head, how can you be light?"

Kabir says: "Keep within you truth, detachment, and love."

د خوښيو سمندر

د خوښيو سمندر ته عاقبت يې رسېدلی تږی ستون ورڅخه نه سې چي اوبو ته يې راغلی

مرى دي هر ځاى په تلاښ دي بېخبر انسانه ويښ سه نوشوه يې هر نفس كي چي ډك جام دررسېدلى

> ماتوه د ژوندون تنده د حیات په مستو میو د سرابلاري وانه خلې چا مطلب نه میندلی

د نړۍ چي څه پيران دي که هر څه لوی مرشدان دي دلته هر يو دی راغلي هر يوه يې جام څکلي

که شیخان دي که ولیان دي ټوله تږي دي د میني هریو مست دی له دې میو چا پر سد نه دی لیدلی

> کبير وايي دا خبره مي د زړه په غوږو واوره چي د ميني په مقام کي کور د وېري نړېدلی

ته يوه شېبه نړۍ ته مخامخ په ژوند کي نه سوې په لوی لاس دي د دروغو په ځنځير دی ځان تړلی

بار د طمع دي په سر کي غولول کړې تېر ايستل کړې په دې دومره درانه ځان دي دا سفر څنګه منلي

چا چي زړه کي دي ساتلي حقيقت، قناعت، مينه کبير وايي دا هغه دي چي جانان ته ورغلي.

O MAN, if thou dost not know thine own Lord, whereof art thou so proud? Put thy cleverness away: mere words shall never unite thee to Him. Do not deceive thyself with the witness of the Scriptures: Love is something other than this, and he who has sought it truly has found it.

#### د وصل لار

چي دي خپل خالق لا نه دی پېژندلی دا غرور دي له کوم ځايه دی راغلی

د رندۍ او زرنګۍ لهلاري هیڅوک د وصال منزل ته نه دې رسېدلي

هسي مه غولوه ځان په کتابونو په کتاب کي يې چا څرک نه دی ميندلی

> د جانان سره د میني لار جلا ده چي پر دې لاره څوک تللي ورغلي.

THE savour of wandering in the ocean of deathless life has rid me of all my asking: As the tree is in the seed, so all diseases are in this asking.

# لهاحتياجهفارغسوم

د حيات په سمندر کي ګرځېدمه د باقي ژوندون له جامه اوبېدمه

د بقا د ژور بحر په څپو کي له خواستونو له احتياجه خلاصېدمه

لكەونەچي پەزن*ى كي*اوسېږي لەاحتياجەد ژوند ټولزيانونەزېږي. IMPTY the Cup! O be drunken!
Drink the divine nectar of His Name!
Kabir says: "Listen tome, dear Sadhu!
From the sole of the foot to the crown of the head this mind is filled with poison."

#### دا يياله واخله

دا پيالې کړۍ پر سر پورته ځان کړئ مست له بېخو ديو

سر پر سر جامونه نوش کړئ د خالق د نوم لهميو

کبير وايي ما ته غوږ سئ زاهدانو د پېړيو

چي د پښو له نو که پورته د سرونو تر کويړيو

ښامارانلەزهرو ډکياست نەلەشاتو نەلەپيو.

SUBTLE is the path of love!

Therein there is no asking and no not-asking,

There one loses one's self at His feet,

There one is immersed in the joy of the seeking: plunged in the deeps of love as the fish in the water.

The lover is never slow in offering his head for his Lord's service.

Kabir declares the secret of this love.

# لار د مینی ده باریکه

لار د میني ده باریکه په آسانه نه ښکارېږي نه پوښتنه له چا کېږي نه بې سواله څوک پاتېږي

هلته هر څوک چي رسېږي د محبوب په پښو کي ورک سي د تلاښ خوښي يې واخلي دې خوښيو کي ډوبېږي

داسي ډوبسي څوک د ميني د تلاښ په سمندرکي د ماهي په څېر به ګرځي او له ځانه نه خبرېږي

عاشقان د معشوق پښو کي خپل سرونه نذرانه کړي يو کبير دی په اسرارو د دې ميني چي پوهېږي.

WHO has ever taught the widowed wife to burn herself on the pyre of her dead husband? And who has ever taught love to find bliss in renunciation?

### د ساتى لارچا و ښودله

چي له مېړه سره ځان اور کي سوځي کونډي ته چا دی دا سبق ښو د لی

> او چا ښودلي چي د ميني پرلار پهرياضت کي برکت شيندلي.

KABIR ponders and says: "He who has neither caste nor country, who is formless and without quality, fills all space."

The Creator brought into being the Game of Joy: and from the word Om the Creation sprang.

The earth is His joy; His joy is the sky;

His joy is the flashing of the sun and the moon;

His joy is the beginning, the middle, and the end;

His joy is eyes, darkness, and light.

Oceans and waves are His joy: His joy the Sarasvati, the Jumna, and the Ganges.

The Guru is One: and life and death, union and separation, are all His plays of joy!

His play the land and water, the whole universe!

His play the earth and the sky!

In play is the Creation spread out, in play it is established. The whole world, says Kabir, rests in His play, yet still the Player remains unknown.

### كله كبير ته هم غور ونيسه

کبیر سر پر زنګانه ایښی او وایي نه یی قوم نه طبقه سته دی یی ستایی

نه يې شکل نه يې کيف چا ته ښکارېږي د فضا تر هر يو کونج پوري رسېږي

> خالق لوبه د خوښۍ منځته راوړې د خلقت معنی له ده څخه راغلی

دا د ده له خوښۍ مځکه غوړېدلې پاس اسمان ورته کږه ملا ده نيولې

لمر سپوږمۍ د ده له خوښي ځلېدلي هم آغاز او هم انجام يې پيدا کړي

د هغه خوښي هم نور او هم تيارې دي د هغه خوښي بحرونه او څپې دي

د هغه خوښي ده ټوله لوی سیندونه د ساراسواتی، جمنا، ګنګا رودونه

هغه یو دی هم مرګی او هم ژوندون دی د ده لو به ده وصال او که بېلتون دی

د هغهلوبهاوبهاو جهانونه د هغهلوبهده مځکهاسمانونه

پەدېلوبەكي خلقتدى غوړېدلى پەدېلوبەكي ثبات تعبير ميندلى

کبير وايي ټول جهان ورته لوبېږي خو لوبغاړي چا ته نه ورمعلومېږي.

THE Beggar goes a-begging, but I could not even catch sight of Him:
And what shall I beg of the Beggar He gives without my asking.
Kabir says: "I am His own: now let that befall which may befall!"

# زه له فقير څخه څه وغواړم

ګدا روان وي ګدايي پسي ځي خو زه يې څرک لا هم ليدلاي نه سم

زما بې غوښتني مي لمن ډ که ده ورنه څه غواړم پوهېدلای نه سم

کبيره ځان مي په اختيار کي ورکړ اوس يې د پېښي مخ نيولاي نه سم.

SERVE your God, who has come into this temple of life!

Do not act the part of a madman, for the night is thickening fast.

He has awaited me for countless ages, for love of me He has lost His heart:

Yet I did not know the bless that was so near to me, for my love was not yet awake.

But now, my Lover has made known to me the meaning of the note that struck my ear:

Now, my good fortune is come.

Kabir says: "Behold! how great is my good fortune! I have received the unending caress of my Beloved!"

### د خپل خدای خدمت دی و کره

د خپل خدای خدمت دي و که چي راغلی او د ژوند تر دې معبده رسېدلی

> پام په چم د لېونيو چي ور نه سې چي تاريکي شپې وزر دی غوړولی

هغەما تەپەعمرونو انتظاروو زما پەمىنەكي يې خپلزړە دى بايللى

لا يەقدرد رحمت نەپوھېدمە

ځکه زما محبوب لانه وو کښېنستلي

مګر اوس جانان معنا ده راښودلې د هغه سور چې په غوږ مي اورېدلی

کبیر وایي ګوره څومره بختوریم او پوهېږم اوس مي بخت راټو کېدلی

> لاطالع بەنورە څومرە وي يارانو چى دلدار يم ترقيامتەنازولى.

THE Vedas say that the Unconditioned stands beyond the world of Conditions. O woman, what does it avail thee to dispute whether Hi is beyond all or in all? See thou everything as thine own dwelling place: the mist of pleasure and pain can never spread there. There Brahma is revealed day and night: there light is His garment, light is His seat, light rests on thy head.

Kabir says: "The Master, who is true, He is all light."

### ويدا وايي مطلق چېري دی

ويدا وايي چي مطلق چېري هستېږي د حالاتو د جهان تر شا اوسېږي

دا پوښتنه ولي وکړې چي په کل کي؟ که له کل څخه دباندي پيدا کېږي؟

> هغه ځای د هستوګني مکان بوله له نصیبه چې په برخه دررسېږي

هلتەنەد غمغبار سى رسېدلاي نەخوښى پر هغەمځكەمعلومېږي

هلته لوی برهما د نور جامې اغوستي شپه او ورځ په هغه نور کي درښکارېږي

هغه تل هلته د نور پر چوکۍ ناست وي او د نور تاج يې پر سر باندي ځلېږي

کبير وايي کو م څښتن چي حقيقت دی هغه نور دي پکښي غير هيڅ نه جوړېږي.

THIS day is dear to me above all other days, for to-day the Beloved Lord is a guest in my house;

MY chamber and my courtyard are beautiful with His presence. My longings sing His Name, and they are become lost in His great beauty:

I wash His feet, and I look upon His Face; and I lay before Him as an offering my body, my mind, and all that I have.

What a day of gladness is that day in which my Beloved, who is my treasure, comes to my house!

All evils fly from my heart when I see my Lord.
"My love has touched Him; my heart is longing for the Name which is Truth."
Thus sings Kabir, the servant of all servants.

### جانان مى مېلمەدى

دغه آن راته په ټوله ژوند کي ګران دی چي مېلمه مي نن په کور کي خپل جانان دی

كەمىي خونەكەانگى دى ښكلى ښكاري لەښايستەمخەيى ټولەكور روښاندى

پهښکلاکي يې سندري وي زما ورکي د ده نوم دی چي پر ژبه مي هر ان دی

پښې يې مينځمه ښايسته مخ ته يې ګورم نذرانه مي ورته ايښي دا خپل ځان دی

تر خیرات او صدقه به مي زړګی کړم که می سر دی که می مال دی که سامان دی

لا بە څەنېكمرغي غواړمە پەژوند كي چى جانان كور تەراغلى دا زمان دى

نقابونه مي د زړه کړه ورته پورته چي جانان راښکاره کړي مخ عيان دي

وصل سوی يم د حق له ښکلي نو مه ختم سوی مي بېلتون دی که هجران دی

دا سندره د کبير واورئ يارانو ټيټ له ټولو غلامانو چې يې شان دی.

O MY heart! You have not known all the secrets of this city of love: in ignorance you came, and in ignorance you return.

O my friend, what have you done with this life? You have taken on your head the burden heavy with stones, and who is to lighten it for you?

Your Friend stands on the other shore, but you never think in your mind how you may meet with Him: The boat is broken, and yet you sit ever upon the bank; and thus you are beaten to no purpose by the waves.

The servant Kabir asks you to consider; who is there that shall be friend you at the last? You are alone, you have no companion: you will suffer the consequences of your own deeds.

د میني راز درمعلوم نه سو

زما زړګيه خبر نه سوې ته د ميني له رازونو ځې د مينې له دې ښاره بېخبره له رمزونو

واوره دوسته راته وايه تا له ژوند سره څه و کړه ځې روان يې سر دي دروند کړ تش د کاڼو له بارونو

اوس به څوک درسره مله سي څوک به لاس د مرستي درکړي څوک به بار درسره واخلي د ژوندون د کړاوونو

> دوست د سیند پر بله غاړه منتظر دی خبر نه یې چې به څنګه در په برخه کله وصل سی د زړونو

ستا د سیند سفر په مخ کي ته پر ماته کښتۍ سپور يې څه بېگځايه غېږ ته ولاړې د څپو او د موجونو

د بنده کبير دا خواست دی چي ورځې ځان په خبر کړه هلته څوک درته ولاړ دی چي دي مل سي د مزلونو

> پر دې توره اوږده لاره همسفر درسره نسته سزا خپله دررسېږي ستا د کړو عملونو.

IF God be within the mosque, then to whom does this world belong?

If Ram be within the image which you find upon your pilgrimage, then who is there to know what happens without?

Hare is in the East: Allah is in the West. Look within your heart, for there you will find both Karim and Ram:

All the men and women of the world are His living forms.

Kabir is the child of Allah and of Ram: He is my Guru, He is my Pir.

# که خدای په مسجد کی دی

که دننه په مسجد کي خدای او سېږي د نړۍ واکداري چا ته وررسېږي

او که رام د درمسال په بت کي ناست دی د چا کار دی چي د باندي څه پېښېږي

په ختیځ کي دی هري غرب کي الله دی ستا په زړه کې رام کریم دواړه هستېږي

> پهنړۍ کي نارينه دي او که ښځي د ده شکل يې اخيستي دی پاييږي

چي کبير مخلوق د رام او د الله دي يو مي پير بل مي ګورو راته ښکارېږي HE who is meek and contented, he who has an equal vision, whose mind is filled with the fullness of acceptance and of rest;

He who has seen His and touched His, he is freed from all fear and trouble.

To him the perpetual thought of God is like sandal paste smeared on the body, to him nothing else is delight:

His work and his rest are filled with music: he sheds abroad the radiance of love.

Kabir says: "Touch His feet, who is one and indivisible, immutable, and peaceful; who fills all vessels to the brim with joy, and whose form is love."

### قناعت چي يې وي برخه

قناعت چي يې په برخه وي ختلی چي جهان يې په يوه نظر کتلي

چيېزړه ډک له رضا او له قراره او قسمت يې د نصيب په زړه منلي

له هر ډار او له کړاو څخه آزاد وي چي يې ده ته لاس وروړي يا ليدلي

چي تل فکر د خدای داسي ورسره وي لکه وي بدن په شاتو کي لړلي

د هغه لپاره بله خوښي نسته نه پهزړه کي بل ارمان يې وي راغلي

خوځېده آرام يې ډک له يوه سازه نور د مينې يې بهر ته وي شيندلي

كبير وايي ځه هغه ته پر سجده سه چي واحد ثابت آرام دي او سېدلي

ډ کوي لوښي تر څنډي له خوښيه او وجود يې دې لهمينې هستېدلې.

GO thou to the company of the good, where the Beloved One has His dwelling place:

Take all thy thoughts and love and instruction from thence.

Let that assembly be burnt to ashes where His Name is not spoken!

Tell me, how couldst thou hold a wedding-feast, if the bridegroom himself were not there?

Waver no more, think only of the Beloved;

Set not thy heart on the worship of other gods, there is no worth in the worship of other masters.

Kabir deliberates and says: "Thus thou shalt never find the Beloved!"

### د نېکانو سره مل سه

ځه په ډله د نېکيو کي روان سه چي محبوب پکښي نيولي ځانته کور دي

هم معلومي کړه د عقل ځانتهلاري هم ترې واخله چي باقي د ميني شور دی

هغه ډله دي لمبو کي ايرې کېږئ چي به نوم د محبوب نه پکښي يادېږي

> راته ووايه چي زوم پخپله نه وي د واده جشن به څرنګه جوړېږي

چي بدله نه کړې لاره او نيتونه د محبوب يوازي بويه تلاښونه

زړه کي ځای نه کړې سجدې چي د خدايانو طاعت نه ارزي د نورو بادارانو

> كبير وايي خبرومه دي له حاله پر دېلار نه ځې جانان ته تر وصاله.

THE jewel is lost in the mud, and all are seeking for it;

Some look for it in the east, and some in the west; some in the water and some amongst stones. But the servant Kabir has appraised it at its true value, and has wrapped it with care in the end of the mantle of his heart.

ورک غمی

غمى ورك دى او په خټو كي لوېدلى په تلاښ يې ټول مخلوق دى راوتلى

څوک مشرق څوک په مغرب کي پسي ګرځي چا اوبو ته چا ير کاڼو مخ نيولي

> خو کبيريې په اصلي ارزښت خبر دی پټ د زړه په بو خچه ګۍ کي يې ساتلی.

THE palanquin came to take me away to my husband's home, and it sent through my heart a thrill of joy; But the bearers have brought me into the lonely forest, where I have no one of my own.

O bearers, I entreat you by your feet, wait but a moment longer: let me go back to my kinsmen and friends, and take my leave of them.

The servant Kabir sings: "O Sadhu! finish your buying and selling, have done with your good and your bad: for there are no markets and no shops in the land to which you go."

نابلده ځای ته راغلم

ډولۍ راغله د مېړه کور ته وړل کېږم له خوښيه په جامو نه ځايېږم

مزدورانو (کهارانو 1) د ځنګلهمابين ته يووړم يک تنها يمه پهلاره نه پوهېږم

> کهارانو دا يوه شېبه خو تم سئ درته عذر کوم پښو ته مو درلوېږم

یو ځل ځمه تر دوستانو تر خپلوانو هغوی وینمه له ټولو رخصتېږم

کبير وايي په سندرو کي زاهده رانيول او خرڅلاو پرېږده د مالونو

څه لګيا يې له سهاره تر ماښامه په تللو د ښو بدو عملونو

ځکه ته داسي نړۍ ته ورروان يې نه درک سته د بازار نه دوکانونو.

O BROTHER! when I was forgetful, my true Guru showed me the Way.

Then I left off all rites and ceremonies, I bathed no more in the holy water:

Then I learned that it was I alone who was mad, and the whole world beside me was sane; and I had disturbed these wise people.

From that time forth I knew no more how to roll in the dust in obeisance:

I do not ring the temple bell:

I do not set the idol on its throne:

I do not worship the image with flowers.

It is not the austerities that mortify the flesh which are pleasing to the Lord,

When you leave off your clothes and kill your senses, you do not please the Lord:

The man who is kind and who practices righteousness, who remains passive amidst the affairs of the world, who considers all creatures on earth as his own self,

He attains the Immortal Being, the true God is ever with him.

Kabir says: "He attains the true Name whose words are pure, and who is free from pride and conceit."

# وروڼو کله چي زه ورک وم

وروڼو زما څخه وې ورکي ټولي لاري ګو درونه حقيقي مرشد مي راغی ده خبر کړم له ژوندونه

رانه پاته سولې چاري د سجدو د طاعتونو راته نور مقدس نه وه په سندونو کي غسلونه

وروسته پوه سوم په جهان کي لېوني يوازي زه وم نور دا ټول خلک خوښيار دي او سالم يې دي مغزونه

لەھغەوختەبيانەيم پەايروكي رغړېدلى

نەمى بيا دى ننګولي زنګولي معبدونه

نه بتانو ته سجدې کړم نه پر تخت يې کښېنومه نه د خټو خداى منمه نه وروړم ورته ګلونه

نه د ځان په کړولو خدای له چا خو شاله کېږي نه له چا غواړي چي لوڅ سي او يا ووژني فکرونه

هغه څوک چي مهربان دی چي صادق پر لاري سم دی په نړۍ کی چی يې سم دي پر ريشتيا باندي کارونه

چي پر مځکه باندي ګرځي هغه ټول لکه ځان بولي دا رسېږي ستر خالق ته چي يې نه وژني مرګو نه

کبير وايي دا رسېږي هغه لوی ريښتوني نوم ته چي کلام يې مقدس دی نه غرور سته نه مکرونه.

O SADHU! the simple union is the best. Since the day when I met with my Lord, there has been no end to the sport of our love.

I shut not my eyes, I close not my ears, I do not mortify my body;

I see with eyes open and smile, and behold His beauty everywhere:

I utter His Name, and whatever I see, it reminds me of Him; whatever I do., it becomes His worship.

The rising and the setting are one to me; all contradictions are solved.

Wherever I go, I move round Him,

All I achieve is His service:

When I lie down, I lie prostrate at His feet.

He is the only adorable one to me: I have none other.

My tongue has left off impure words, it sings His glory day and night.

Whether I rise or sit down, I can never forget Him; for the rhythm of His music beats in my ears.

Kabir says: "My heart is frenzied, and I disclose in my soul what is hidden. I am immersed in that one great bliss which transcends all pleasure and pain."

# ما تەھر څەيو دي

له خالق سره و حدت که دي په سر دی نو ساده و حدت له هر څه نه بهتر دي

شیخه ما چي له لومړۍ ورځي لیدلی غرق په مینه کي زړګی مي د دلبر دی

> نەمي سترىكي لەلىدو څخەتىمە نەمى غوږ لەاورېدلو بندومە

نه و جود له رياضته كړومه نه مي عمر په خلوت كي تېرومه

په خندا په خلاصو سترګو راښکارېږي په هر ځای کي يې ښکلا ده چي ځلېږي

زما پر ژبه د ده نوم دی چي څرخېږي چي هر څه ګورمه دی راته یا دېږي

که کښېنم که پورته کېږم دواړه يو دي له هر کاره مي د ده سجدې جوړېږي

چي هر چېرته ځم پر ده طواف کومه د ژوند هر معمي راته حلېږي

زما له ژبي هېر دي ټول د غير نومونه شپه او ورځ يې د عظمت وايي سردونه نه په په پېرېږي د ي غوږو کي مي ږغېږي کبير وايي شور د ميني درښيمه په سينه کي پټ اسرار ښکاره کومه زه د داسي ميني اور يم سوځولی چي نه غم او نه خوښۍ يم پېژندلی. چي پرېوزم تل د ده په پښو کي پروت يم ژوند مي ټول د ده په پښو کي پروت يم ژوند مي ټول د ده خدمت دي رارسېږي

دا يو ذات دی چي په ژوند کي يې ستايمه دا يو نوم دی چي پر ژبه يې لرمه

زما له ژبي هېر دي ټول د غير نومونه شپه او ورځ يې د عظمت وايي سردونه

نه په ناسته نه ولاړه مي هېرېږي دا يو ساز دي چي غوږو کي مي ږغېږي

> کبیر وایي شور د میني درښیمه په سینه کی پټاسرار ښکاره کومه

زه د داسي ميني اوريم سوځولی چي نه غم او نه خوښۍ يم پېژندلی.

THE moon shines in my body, but my blind eyes cannot see it:

The moon is within me, and so is the sun.

The unstruk drum of Eternity is sounded within me; but my deaf ears cannot hear it.

So long as man clamours for the I and the Mine, his works are as naught: When all love of the I and the Mine is dead, then the work of the Lord is done.

For work has no other aim than the getting of knowledge: When that comes, then work is put away.

The flower blooms for the fruit: when the fruit comes, the flower withers. The musk is in the deer, but it seeks it not within itself: it wanders in quest of grass.

# جهان زموږ په وجود کي دی

سپوږمۍ ما ته ده راغلې په وجود کي مي ځلېږي خو زما سترګي چي ړندې دي هغه نه ورته ښکارېږي

په و جود کي مي سپوږمۍ ده لمر مي ګلې دی په رګونو نه مي ویني په خبري نه یې څرک را څرګندېږي

> د بقا ډول مي ږغېږي بې آوازه په کوګل کي خو غوږونه مي کاڼه دي ږغ يې نه باندي بېلېږي

چي د زه او زما نارې وي د انسان سره ملګري چي د ژوند يې څه عمل دي ټول په هيڅ کي شمېرل کېږي

> چي د زه او زما له ميني د انسان زړونه خالي سي چي په ژوند کي يې عمل دی له خالقه حسابېږي

د عمل مقصد پوهي ده بل هدف ورسره نسته او چي پوهه لاسته راسي عمل سمدستي ختمېږي

د مېوې په خاطر راسي رنګ په رنګ ښايسته ګلونه چې مېوه مخ راڅرګند کړي ګلان مړاوي سي و چېږي

د هوسۍ دننه مشک دي هوسۍ نه ورپسي ګرځي د وښو په تلاښ وزې په دښتونو کې څرېږي.

IN the beginning was He alone, sufficient unto Himself: the formless, and unconditioned Being.

Then was there neither beginning, middle, nor end;

Then were no eyes, no darkness, no light;

Then were no ground, air, nor sky; no fire, water, nor earth; no rivers like the Ganges and the Jumna, no seas, oceans, and waves.

Then was neither vice nor virtue; scriptures there were no, as the Vedas and Puranas, nor as the Koran. Kabir ponders in his mind and says, "Then was there no activity: the Supreme Being remained merged in the unknown depths of His own self."

The Guru neither eats nor drinks, neither lives nor dies:

Neither has He form, line, colour, nor vesture.

He who has neither caste nor clan nor anything else-how may I describe His glory?

He has neither form nor formlessness,

He has no name.

He has neither colour nor colourlessness,

He has no dwelling-place.

# هم يوازي هم كافي وو

له آغازه هم يوازي هم پوره له خپله ځان وو هم بې شکله هم بې رنګه هم مطلق هغه يزدان وو

نه آغاز وو ، نه مابین وو ، نه انجام چا پېژندلی نه وې سترګي نه تیاره وه او نه نور وو ځلېدلی

هغه وخت چي مځکه نه وه نه هوا نه اسمانونه نه او به وې او نه خاوري او نه بل چېرته اورونه

نه ګنګا وو نه جمنا وو نه روان وه لوی سیندونه نه دریاب نه سمندر وو نه څپې نه یې موجونه

نه د خیر او شر درک وو نه موجود وه کتابونه نه ویدا وو نه قرآن وو نه قدیم زاړه متنونه

کبير وايي هغه وخت چي د عمل نه وې خبري ستر وجود پهځان کي ډوبوو ناپايانه يې ژوري

نه خوړل کړي نه چښل کړي نه ژوندون کړي نه مړ کېږي نه لباس لري نه شکل نه يې رنګ چا ته ښکارېږي

> نەمقام نەطايفەي، نەيې نوم چاتەعيان دى دابې شكلەبلاكيفە څەبيان كړم څەيې شان دى

نەيېرنگ چا تەمعلوم دى نەبېرنگە پەھىخ آن دى پەھىڅ ځاى كى نەاوسېږي بې وطنەلامكان دى.

6

THE true Name is like none other name!

The distinction of the Conditioned from the Unconditioned is but a word:

The Unconditioned is the seed, the Conditioned is the flower and the fruit.

Knowledge is the branch, and the Name is the root.

Look, and see where the root is: happiness shall be yours when you come to the root.

The root will lead you to the branch, the leaf, the flower, and the fruit:

T is the encounter with the Lord, it is the attainment of bliss, it is the reconciliation of the Conditioned and the Unconditioned.

# حقیقي نوم تل یو دی

حقیقي نوم ته بل نوم نه سي را تللای له مطلقه مشروط نه سي بېلېدلای

مطلق يټ دى له نظره لکه زڼي

او مشروط يې سې مېوه او ګل بللای

علمښاخ دى، نوم ريښه ده پسي ګوره په ريښه کي سې خوښي پيدا کولای

ریښه تا ته درښيي ښاخلې او پاڼي هم تر ګل هم تېر مېوې سې رسېدلای

دغەلار دەد خالق حضور تەتللې بارانونەد رحمتسې پر میندلای

روغه جوړه د مشروط او د مطلق ده بله لاره پکښې نه سې جوړېدلاي.

KABIR says: "O Sadhu! hear my deathless words. If you want your own good, examine and consider them well.

You have estranged yourself from the Creator, of whom you have sprung: you have lost your reason, you have bought death.

All doctrines and all teachings are sprung from Him, from Him they grow: know this for certain, and have no fear.

Hear from me the tidings of this great truth!

Whose name do you sing, and on whom do you meditate? O, come forth from this entanglement!

He dwells at the heat of all things, so why take refuge in empty desolation?

If you place the Guru at a distance from you, then it is but the distance that you honour:

If indeed the Master be far away, then who is it else that is creating this world?

When you think that He is not here, then you wander further and further away, and seek Him in vain with tears.

Where He is far off, there He is unattainable: where He is near, He is very bliss.

Kabir says: "Lest His servant should suffer

pain He pervades him through and through."

Know yourself then, O Kabir; for He is in you from head to foot.

Sing with gladness, and keep your seat unmoved within your heart.

# اې زاهده له کبيره يې واوره

کبير وايي اې زاهده واوره ستا د خير خبري بې قېمته مرغلري او خوږې لکه شکري

لەھغەخالقەبېل سوې ستا وجود چي ترې راغلى تاخپل عقل دى بايللى تا مراكى دى رانيولى

> له هغه دي زېږېدلي ټول علمو نه سبقو نه يقين و کړه مه بېرېره له هغه دي کمالو نه

دغهزېرى له ما واوره او دا لوى حقيقتونه ته د چا ترانې وايي ته د چا كوې ذكرونه؟

له زيندۍ خلاصه کړه غاړه لړۍ پرېږده د فکرونو

هغه هر شي كي اوسېږي ولي ځې تر خلوتونو؟

که سې لیري له مرشده فاصله ستا نیت راوړې که بادار دی ریشتیا لیري نړۍ چا ده پیدا کړې؟

که په بل ځای کي يې غواړې بېهوده دي وخت تېرېږي سرګردان به يې له سترګو به دي او ښکي راتوييږي

که خالق سو درنه ليري بيا دي لاس نه وررسېږي په هر ځای کي چي نيژدې دی د رحمت باران اورېږي

> کبير وايي هغه هر ځای خپاره کړي دي لاسونه هسي نه چي پر بنده يې چېرته ورسي کړاوونه

اې کبيره په ځان پوه سه ځان دي نه دی پېژندلی سر تر نو که دی په تا کي ستا و جود يې دی نيولی

چي په سر د خالق پوه سوې د خوښۍ سندري وايه مقام وساته په زړه کي چي ونه خو ځې له ځايه.

O MY heart! Let us go to that country where dwells the Beloved, the ravisher of my heart! There Love is filling her pitcher from the well, yet she has no rope wherewith to draw water; There the clouds do not cover the sky, yet the rain falls down in gentle showers:

O bodiless one! Do not sit on your doorstep; go forth and bathe yourself in that rain!

There it is ever moonlight and never dark; and who speaks of one sun only? That land is illuminate with the rays of a million suns.

# د جانان وطن له لمره ډک دي

ځه چي ځو هغه وطن ته چي جانان پکښي او سېږي چي زما زړه يې رانه وړي چي په زړه کي مي هستېږي

هلته مینه ورته ډک کې د دې لوښي له ګودره خو رسۍ ورسره نسته چې ډک لوښي په کشېږي

هلته توري ورېځي نسته چي شين مخ د اسمان پټکي خو نري نري باران وي نرم اورېږي

اې له ځانه بېخبره ولي لاس تر زني ناست يې ژر هغه باران ته ورسه ورځي شپې دي چي تېرېږي

هلته هر شپه سپوږمۍ ده هلته نوم د تيارې نسته څوک به وايي چي يو لمر دی د اسمان پر مخ ځلېږي

هغه مځکه نوراني ده بېحسابه يې لمرونه او دا نور دي چي ځلېږي او شغلې دي چي خپرېږي.

I HEAR the melody of His flute, and I cannot contain myself:

The flower blooms, though it is not spring; and already the bee has received its invitation.

The sky roars and the lightning flashes, the waves arise in my heart,

The rain falls; and my heart longs for my Lord.

Where the rhythm of the world rises and falls, thither my heart has reached:

There the hidden banners are fluttering in the air.

Kabir says: "My heart is dying, though it lives."

## زه یې سور د شپېلۍ اورم

زه یې سور د شپېلۍ اورم زړه له واکه دی وتلی ګل غوړېږي خو زه وینم پسرلی نه دی راغلی

مچمچۍ پر ګلو ګرځي ټولوي يې شات په مينه ګل بللې ده خپل ځانته دې يې هم دعوت منلی

پاس اسمان راته غړومېېږي او برېښنا پکښي پړکېږي په زړګي کي مي موجونه پورته کېږي کښته کېږي

لەاسمانە څاڅكي اوري مځكە سرە او زرغونەدە زړە مي هر ګړى وصال تەد ښايستە جانان پسخېږي

> زړه مي هلته رسېدلی تر هغه مقامه تللی آهنګونه د جهان چې پورته کېږي او رالوېږي

هلته پاس پر اسمانونو پټ بيرغ دی چي رپېږي کبير وايي زړه مي ومري که هر څو ژوندی پاتېږي.

OPEN your eyes of love, and see Him who pervades this world I consider it well, and know that this is your own country.

When you meet the true Guru, He will awaken your heart;

He will tell you the secret of love and detachment, and then you will know indeed that He transcends this universe.

This world is the City of Truth, its maze of paths enchants the heart:

We can reach the goal without crossing the road, such is the sport unending.

Where the ring of manifold joys ever dances about Him, there is the sport of Eternal Bliss.

When we know this, then all our receiving and renouncing is over;

Thenceforth the heat of having shall never scorch us more.

#### Hi is the Ultimate Rest unbounded:

Ha has spread His form of love throughout all the world.

From that Ray which is Truth, streams of new forms are perpetually springing: and He pervades those forms.

All the gardens and groves and bowers are abounding with blossom; and the air breaks forth into ripples of joy.

There the swan plays a wonderful game,

There the Unstruck Music eddies around the Infinite one;

There in the midst the Throne of the Unheld is shining, whereon the great Being sits-

Millions of suns are shamed by the radiance of a single hair of His body.

On the harp of the road what true melodies are being sounded! And its notes pierce the heart:

There the Eternal Fountain is playing its endless life-streams of birth and death.

They call Him Emptiness who is the Truth of truths, in Whom all truths are stored!

There within Him creation goes forward, which is beyond all philosophy; for philosophy cannot attain to Him:

There is an endless world, O my Brother! and there is the Nameless Being, of whom naught can be said. Only he knows it who has reached that region: it is other than all that is heard and said.

No form, no body, no length, no breadth is seen there: how can I tell you that which it is?

He comes to the Path of the Infinite on whom the grace of the Lord descends: he is freed from births and deaths who attains to Him.

Kabir says: "It cannot be told by the words of the mouth, it cannot be written on paper:

It is like a dumb person who tastes a sweet thing-how shall it be explained?"

## ستراكى خلاصى كړه جانان و اوره

سترګي خلاصي کړه د ميني او هغه جانان ته ګوره چي دا ټول جهان ترې ډک دی دا ستا خپل وطن دی وروره

> حقيقي مرشد پيدا کړه چي راويښ دي درته زړه کي سر د ميني به بيان کړي د بېلتون کيسه به و کي

د زړه سترګي به دي خلاصي حقیقت به درعیان کي هغه لوړ له کایناتو او برتر په بل جهان کي

نړۍ ښار د حقیقت دی زړه کي ګرځي ډېري لاري بېله لاري تر هد فه د ورتللو هم سته چاري

د جانان پر شا وخوا چي د خوښۍ اتڼ نڅېږي دايمي برکت ګوره هغه ځای کي پيدا کېږي

چي په دې حقیقت پوه سوو چي په راز و پوهېدلو نسته ځای د اخیستلو نه د شي د پرېښو دلو

هلته نسته اور په زړه کي د هر شي د درلو دلو نه د حرص به وي سکرو ټي د خپل ځان د سوځولو

دى پخپله د بې حده آرامۍ لره مكان دى ده پخپله غوړولى رنګ د مينى پر جهان دى

له شغلې د حقیقته تل رنګو نه دي خوځېږي ټول شکلو نه له ده ډک دي په هر رنګ کي معلومېږي

ټول باغونه ښاخلې ډ کي له ګلونو له غوټيو

هلته ټوله فضا ناڅي او څپې دي د خوښيو

هلته بتي په اسمان کي غوړولي وزرونه بې آوازه ساز ږغېږي پر بېحد وهي څرخونه

هلته تخت د لامکان دی په مابین کي چي ځلېږي ستر خالق ورباندي ناست دی او شغلې يې پورته کېږي

> بې حسابه يې لمرونه له شغلې څخه شرمېږي حقيقي آهنګ ږغېږي او د زړه تل ته رسېږي

دايمي چينه روانه مرګ او ژوند پکښي بهېږي دی جوهر د حقايقو په ظاهر نېستی ښکارېږي

په و جود کي يې هستي ده ماورا ده له علمونو ځکه هيڅ علم تلاي نه سي پاس د ده تر سرحدونو

وروره هلته بې سرحده او ناپايه لوي جهان دي پکښي هيڅ نه ويل کېږي د بې نومه هستۍ کان دي

نەيې شكل نەبدن وي نەلوى والى يې ښكارېږي زەبە څنګەتا تەوايم چى پەكوم نامەيادېږي

تر دې ځايه هغه څوک ځي چي د خدای رحم پر کېږي سي ازاد له مرګ او ژونده چې تر ده پوري رسېږي

كبير وايي نه په خوله كي توري سته د توصيفونو نه بيان يې سى كېدلاي په قلم په كاغذونو

چي ګونګي ته مزه ورکړي خواږه شات خوږې شکري دی به څنګه خوږ بیان کړي ځکه نه سی کړای خبري.

#### The Man and the Creator

When a stream is lost in the Ganges.

It becometh as the Ganges itself.

Kabir is similarly lost in God by invoking Him.

I have become as the True one and need not go elsewhere.

The perfume of the sandal is communicated to other trees.

They then become as the sandal itself.

When the philosopher's stone is applied to copper.

It becometh gold.

So Kabir having met the saints.

Hath becometh as God.

کله چی وصل سی پخپله ترې ګنګا جوړېږې

کبیر همداسي و وتلی د خالق په تلاښ اوس یې وجود په خدای کي غرق سو ورنه نه بېلېږي

زما له وجوده حقیقی واحد جوړ سوی خلکو نور مي هیڅ لوري هیڅ تلاښ ته زړګی نه سمېږي

> چي نوري وني د صندل د وني عطر واخلي د هري وني د ښاخلو د صندل عطر زېږي

سنګ پاروس که څوک له مسو سره و جنګوي مس طلا کېږي د سرو زرو په څېر وځلېږي

چي له شيخانو سره تېر كړله كېير وختونه د خپل خالق رنګ يې اخيستى دى نور نه بدلېږي.

I DO not know what manner of God is mine.

The Mullah cries aloud to Him: and why? Is your Lord deaf? The subtle anklets that ring on the feet of an insect when it moves are heard of Him

Tell your beads, paint your forehead with the mark of your God, and wear matted locks long and showy: but a deadly weapon is in your heart, and how shall you have God?

# نه پوهېږم خالق څنګه دی

نه پوهېږم چي خالق مي لري څنګه صفتونه ملا لوړ منبر ته خېژي کړي په زوره آذانونه

چي واړه حشرات ګرځي خدای یې ږغ د قدم اوري ملا ولي وهې چیغي خدای دي نه اوري ږغو نه؟

چا تسپې وي رااخيستي ګوتي ستړي کړي په ذکر چا ليکلي پر تندي وي د خالق په ياد خطونه

چا اوږده وېښته پرې ايښي چا پر سر غوټي ورکړي چي مخلوق ته ځان ښکاره کړي چي مي پاک دي ټول کارونه

> مګر څنګه به رسېږې د خپل ستر خالق مقام ته چې پټ کړي دي په زړه کې د مرګې دي خنجرونه.

THE Yogi dyes his garments, instead of dyeing his mind in the colours of love:

He sits within the temple of the Lord, leaving Brahma to worship a stone.

He pierces holes in his ears, he has a great heard and matted locks, he looks like a goat:

He goes forth into the wilderness, killing all his desires, and turns himself into an eunuch:

He shaves his head and dyes his garments; he reads the Gita and becomes a mighty talker.

Kabir says: "You are going to the doors of death, bound hand and foot!"

## جوګی ولی جامې رنګ کړې؟

جوګي خپل کالي غو ټه کړي په رنګونو رنګ د ميني ولي نه وړي تر مغزونو

د معبد په کونج کي کښېني خالق پرېږدي د ډبري سي لګيا په طاعتونو

پهغوږونو کي سوري جوړ کړي اوږده ږيره ټول ملګري د اوزګړو په شکلونو

خواهشات وژني له ځانه ايجړا جوړ کړي لېوني غوندي په ګرځي پر دښتونو

سر خریلی جامې رنګ پر کتاب پروتوي تېز تر هر چا په خبرو بیانونو

> کبير وايي دروازو ته د مرګ ولاړې ورته پروت يې په تړلو پښو لاسونو.

THE shadows of evening fall thick and deep, and the darkness of love envelops the body and the mind.

Open the window to the west, and be lost in the sky of love;

Drink the sweet honey that steeps the petals of the lotus of the heart.

Receive the waves in your body: what splendour is in the region of the sea!

Hark! The sounds of conches and bells are rising.

Kabir says: "O brother, behold! The Lord is in this vessel of my body."

### د ماښام سايې رالوېږي

د ماښام سايې رالوېږي توري ګڼي پر ښارونو او تياره د ميني تاو سي پر وجود او پر مغزونو

کړکۍ خلاصه مخ پر غرب که ننداره د جهان وکړه ځان پناه کړه په لمن کي پاس د عشق د اسمانونو

هغه شات که پر سر پورته اوبوي چي ګلبرګونه د ژوندون د نيلوفرو چي ګلونه دي د زړونو

ځان تيار که سينه سپر کړه څپې واخله څپې نوش که څه لويي ده سمندر کې څه قدرت دی د بحرونو

د سرنا او د زنګونو آوازونو پورته کېږي کبير وايي خدای مي اوسي په وجود کي په رګونو MY heart cries aloud for the house of my lover; the open road and the shelter of a roof are all one to her who has lost the city of her husband.

My heart finds no joy in anything: my mind and my body are distraught.

His palace has a million gates, but there is a vast ocean between it and me:

How shall I cross it, O friend? For endless is the outstretching of the path.

How wondrously this lyre is wrought! When its strings are rightly strung, it maddens the heart: but when the keys are broken and the strings loosened, none regard it more.

I tell my parents with laughter that I must go to my Lord in the morning;

They are angry, for they do not want me to go, and they say: "She thinks she has gained such dominion over her husband that she can have shatsoever she wishes, and therefore she is impatient to go to him." Dear friend, lift my veil lightly now; for this is the night of love.

Kabir says: "Listen to me! My heart is eager to meet my lover: I lie sleepless upon my bed. Remember me early in the morning!"

## پەدلدار پسىمىزرە ژړېږي

زړه پهزوره پهدلدار پسي ژړېږي نهلهاوښکو نه سلګيو کرارېږي

د مېړه ښار چي له ښځي څخه ورک سي لو يه لار او کور يو شان ورته ښکارېږي

هیڅ خوښي مي نه راځي د زړه تر کوره نه مي زړه نه مي بدن راته صبرېږي

بې حسابه يې د قصر دروازې دي خو يو لوي سمندر زموږ تر منځ تېرېږي

څنګه ورسم تر ماڼۍ پوري دوستانو چي تر منځ مو لو يه لاره نه پي کېږي

چي تارونه د بربط وي ښه سور سوي په څه ناز باندي نغمې مستي ږغېږي

خو چي کله يې تارونه وي بې سوره پر غوږو يې لکه غشي رغ لګېږي

لېونى يې سي انسان په اورېدلو سور او تال ته يې نه زړه نه غوږ سمېږي

په خندا چي مور او پلار ته وايم ځمه زړه مي ځي د محبوب کور ته نه ستنېږي

په غوسه سي وايي مه ځه او دوی وايي چې بې هيڅه په وصال پسي تپېږي

د دې خيال دی چي مېړه يې تر لاس لاندي او چي هر څه ورنه غواړي وررسېږي

> ځکه دا ده په خپل يار پسي بې تابه ځکه زړه يې له محبو به نه صبرېږي

زما له مخه نقابونه کړئ لږ پورته ځکه دا د ميني شپه ده او تېرېږي

كبير وايي ما تەغوږ نيسئ يارانو پەوصال پسي زړلى مي كبابېږي

كرى شپه ورته بې خوبه تېرومه ما په ياد لرئ دا شپه چې سبا كېږي.

WHEN He Himself reveals Himself, Brahma brings into manifestation That which can never be seen. As the seed is in the plant, as the shade is in the tree, as the void is in the sky, as infinite forms are in the void-

So from beyond the Infinite, the Infinite comes; and from the Infinite the finite extends.

The creature is in Brahma, and Brahma is in the creature: they are ever distinct, yet ever united.

He Himself is the tree, the seed, and the germ.

He Himself is the flower, the fruit, and the shade.

He Himself is the sun, the light, and the lighted.

He Himself is Brahma, creature, and Maya.

He Himself is the manifold form, the infinite space;

Hi is the breath, the word, and the meaning.

He Himself is the limit and the limitless:

and beyond both the limited and the limitless is He, the Pure Being.

Hi is the Immanent Mind in Brahma and in the creature.

The Supreme Soul is seen within the soul, The Points is seen within the Supreme Soul, And within the Point, the reflection is seen again. Kabir is blest because he has this supreme vision!

#### د خالق و جود

چي خالق خپل ځان څرګند کړي و خپل ځانته څوک په سترګو يې جلوه نه سي ليدلای

> لكەتخم پەنباتكي ويدننە او سايې لەونو نەسيراوتلاي

د اسمان په پراخه غېږه کي خلا ده په خلا کي بي سرحده مخلوقات دي

د دې ټول بې انتهى مخلوق په ها خوا

بې سرحده بې حسابه کاينات دي

سر پر سر بې انتهى ده چي هستېږي په بې حده كي محدود دى چي ځلېږي

ټول مخلوق دی د خالق دننه ځان کي او خالق په مخلوقاتو کي څرګند دی

يو له بله سره بېل يې و جو دونه خو بيا يو دي سره کړي يې پيوند دي

دی پخپله یوه و نه ده ولاړه هم دانه ده هم نطفه ده او هم دواړه هم پر و نه باندي ګل دی غوړېدلی هم مېوه ده او هم سیوری رالوېدلی

دى هم لمر دى پر اسمان باندي ختلى دى هم نور دى هم له نوره ځلېدلى

دى پخپلەھم خالق د مخلوقاتو هم مخلوق دى او هم جز د كايناتو

دى پخپله په څو رنګه څرګندېږي په بې حده کايناتو کي هستېږي

هم نفس دی هم کلام دی هم معنی ده هم بی حده هم پخپله انتهی ده

د بې حده او محدود شا ته اوسېږي د خالص وجود مفهوم پکښي ځلېږي

په خالق او مخلوق دو اړو کي باقي دی نه و جود يې محو کېږي نه فاني دی

يو ستر روح دی چي د روح منځ کي هستېږي په دې ستر روح کې يو ټکې ليده کېږي

په دې ټکي کي د ننه يې جلوه ده د محدود او د بې حده ننداره ده کبير ځکه دی نېکمرغه او ښاغلی چي دا ستر خيال يې په سترګو دی ليدلی.

HE is dear to me indeed who can call back the wanderer to his home. In the home is the true union, in the home is enjoyment of life: why should I forsake my home and wander in the forest? If Brahma helps me

to realize truth, verily I will find both bondage and deliverance in home.

He is dear to me indeed who has power to dive deep into Brahma, whose mind loses itself with ease in His contemplation.

Hi is dear to me who knows Brahma, and can dwell on His supreme truth in meditation; and who can play the melody of the Infinite by uniting love and renunciation in life.

Kabir says: "The home is the abiding place; in the home is reality; the home helps to attain Him Who is real. So stay where you are, and all things shall come to you in time."

# حقیقت په کور کي

هغه څوک ما ته عزير دی چي مي وغواړي خپل کور ته ما ژغوري له ګمراهيو ما وربولي و خپل لور ته

په هغه کور کي يې وينمي ريښتوني پيوستون دی هغه کور کي نعمتونه په هغه ځای کي ژوندون دی

ولي خپله مېنه پرېږدم سرګردان سم په ځنګلو کي که خالق راسره مل وي زما د ژوند په اندېښنو کي

كەپەكوركىمىنجاتويھم ئنځيرمي پښو تەلوېږي ولى ووزمە ئنګلەتەدلتەھر څەرارسېږي

> هغه څوک ما ته عزيز دي په خالق کي چي غرقېږي ورسره هغه طاقت دي چي ژور پکښي ډوبېږي

چي په ذکر د خالق کي ورنه هېر سي عالمونه هم يې ځان ورڅخه ورک سي هم يې زړه هم يې رګونه

هغه څوک ما ته عزيز دی چي په خپل خالق پوهېږې د دې ستر حقيقت منځ کي په خپل ذکر او سېږي

چي د ستر او بې سرحده په نامه نغمې خپرې کړي د وحدت مينه کي ډوب سي د ژوند هېرې ترانې کړي کبير وايي هغه کور دی د سړي د اوسېدلو هغه کور دې پېدا سوي په رېشتبا د پوهېدلو

په تلاښ که د ريشتيا يې هغه کور کي پيدا کېږي ليري مه ځه څه چې غواړي پر خپل وخت به دررسېږي.

A SORE pain troubles me day and night, and I cannot sleep;

I long for the meeting with my Beloved, and my father's house gives me pleasure no more.

The gates of the sky are opened, the temple is revealed:

I meet my husband, and leave at His feet the offering of my body and my mind.

شپه او ورځ مي زوکلوي زخمي دردونه زما له سترګو تښتولي يې خوبونه

هرګړي مي د محبوب ديدن يادېږي د پلار کور لکه اغزي په زړه جګېږي

دروازې د اسمانونو دي پرانيستي او معبد پکښي لهورايه څرګندېږي

د جانان په پښو کي ځان قربانومه زړه او روح مي نذرانه ورته وروړمه.

MORE than all else do I cherish at heart that love which makes me to live a limitless life in this world. It is like the lotus, which lives in the water and blooms in the water: yet the water cannot touch its petals, they open beyond its reach.

It is like a wife, who enters the fire at the bidding of love. She burns and lets others grieve, yet never dishonors love.

This ocean of the world is hard to cross: its waters are very deep. Kabir says: "Listen to me, O Sadhu! few there are who have reached its end."

# تل د هغي ميني په ارمان يم

يمه تل د هغي ميني په ارمان کي دايمي ژوند چي راوبخښي جهان کي

دا د هغه نيلوفر په څېر ښکارېږي چي هستېږي په اوبو کي او غوړېږي

> خو اوبه يې نه رسېږي تر برګونو بې اوبو غوټۍ غوړېږي د ګلونو

لكە ځوانە كونډە نەكښېني پەكوركي لەمېرە سرە ځان وسوځي پەاوركي

پر خپلوانو ورځي جوړي کړي غمګيني څو چې وساتي عزت او نوم د ميني

> تر ناپايه سمندر اوښتل ګران دي هم ژوري يې اوبه هم نهنګان دي

سادو واوره ډېرو لاپي دي وهلي تر ساحله يو يا دوه دي رسېدلي.

IT is the mercy of my true Guru that has made me to know the unknown; I have learned from Him how to walk without feet, to see without eyes, to hear without ears, to drink without mouth, to fly without wings; I have brought my love and my meditation into the land where there is no sun and moon, nor day and night.

Without eating, I have tasted of the sweetness of nectar; and without water, I have quenched my thirst. Where there is the response of delight, there is the fullness of joy. Before whom can that joy be uttered? Kabir says: "The Guru is great beyond words, and great is the good fortune of the disciple."

د پیرپیغام

د خپل پیر له برکته یم دې ځای ته رسېدلی یم په هر څه پوهېدلی او مجهول مي پېژندلی

ما زده کړي دي چي څنګه بېله پښو پر لاري ځمه هر څه وينم چي موجود د مګر سترګي نه لرمه

بې غوږونو آواز اورم بېله خولې او به چښمه بې وزره الواته کړم مخ پر هسک پرواز کومه

هغي مځکي ته مي وړې خپله مينه وظيفې دي چي نه لمر سته نه سپوږمۍ سته نه يې ورځي نه يې شپې دي

> ما څکلې شیریني ده د شکرو بې خوړلو ماته کړې مي ده تنده بې اوبو او بې چښلو

هلته بشپړه خوښي وي چي جواب وي د خوښيو د چا مخ ته به اظهار کړو دا احساس د خو شاليو

کبير وايي پير مي ستر دی په کلام کي نه ځاييږي او مريد يې دی نېکمرغه چي د پير په نو م يادېږي.

WHERE Spring, the lord of the seasons, reigneth, there the Unstruck Music sounds of itself,

There the streams of light flow in all directions;

Few are the men who can cross to that shore!

There, where millions of Krishnas stand with hands folded,

Where millions of Vishnus bow their heads,

Where millions of Brahmas are reading the Vedas,

Where millions of Shivas are lost in contemplation,

Where millions of Indras dwell in the sky,

Where the demi-gods and the munis are unnumbered,

Where millions of Saraswatis, Goddess of Music, play on the vina-

There is my Lord self-revealed: and the scent of sandal and flowers dwells in those deeps.

زما د خدای مقام

پسرلي چي پر تخت ناست وي شهنشاه د موسمونو له هغه ځايه راوزي ږغ د تار او د سازونو

مالامال ويالي له نوره هلته هره خوا بهېږي

هر وګړي دې ويالو ته دې ساحل ته نه رسېږي

میلیونونه د کریشناو لاس پر نام هلته درېږي بې حسابه ویشنوګان وي چې سرونه په ځړېږي

میلیونونه برهماګان دي د ویدا لولي سردونه لا بې شمېره شېواګان دي پر زنګون ایښي سرونه

میلیونونه ایندرا اوسي هغه عرش هغه آسمان کي لا يې شمېر چا ته معلوم دی چي حساب واړه خدايان کي

هلته خدای د آهنګونو مستي کړي ترانې دي سرينده کي يې سرې کړي د هستۍ مستي نغمې دي

هلته زما د خدای مقام دی غوړېدلي ګلدستې دي هلته عطر دي د ګلو ډکي کړي یې درې دي.

HOW could the love between Thee and me sever?

As the leaf of the lotus abides on the water: so thou art my Lord, and I am Thy servant.

As the night-bird Chakor gazes all night at the moon: so Thou art my Lord and I am Thy servant.

From the beginning until the ending of time, there is love between Thee and me; and how shall such love be extinguished?

Kabir says: "As the river enters into the ocean, so my heart touches Thee."

## د ميني پيوند

زما او ستا تر منځ به څرنګه خالقه کله وشلېږي د میني پیوندونه

نيلوفر چي د اوبو په منځ کي پايي داسي زما او ستا تر منځ ټينګ دي بندونه

> زه بنده يم ته څښتن يې ته بادار يې زه مخلوق يم ته خالق پروردګار يې

لکه ګرځي چي مرغۍ په تورو شپو کي لار پیدا کړي د سپوږمۍ په پلوشو کي

> زه دي دغسي بنده يم ته بادار يې ته د ټولو ساتندوی ته مددګار يې

له آغازه تر انجامه چي زمان دي زما او ستا تر منځ د ميني ټينګ پيمان دي

داسى مىنە پە څەرنگ سى بدلېدلاي

دونه ټينګ پيوند سي څرنګه شلېدلاي

د کبير زړه داسي ستا سره جوړېږي لکه رود چي سمندر ته ورګډېږي.

LAMPS burn in every house, O blind one! And you cannot see them.

One day your eyes shall suddenly be opened, and you shall see: and the fetters of death will fall from you, There is nothing to say of to hear, there is nothing to do: it is he who is living, yet dead, who shall never die again.

Because he lives in solitude, therefore the Yogi says that his home is far away.

Your Lord is near: yet you are climbing the palm-tree to seek Him.

The Brahman priest goes from house to house and initiates people into faith:

Alas! The true fountain of life is beside you, and you have set up a stone to worship.

Kabir says: "I may never express how sweet my Lord is. Yoga and the telling of beads, virtue and vice-these are naught to Him."

## په هر کور کی څراغان دي

پەھركوركي څراغاندي چي بلېږي تەچي ړوند يې تا تەنەدرمعلومېږي

يوه ورځ به کې ناڅاپه سترګي خلاصي زولنې به د مرګي درته درلوېږي

هلتەنەسى څەويلاي اورېدلاي نەدى زور ستەنەپەوس دى څەرسېږي

هغه دئ دی چي هم مړ او هم ژوندی دی تر قیامته بیا هیڅکله نه مړ کېږي

خو چي ژوند کوي تنها نو جو ګی وايي چی له دې جهانه ډېر ليري هستېږي

د خرما وني ته ولي پسي خېژې چې خالق دي له خپل څنګ سره او سېږي

> برهمانان په کليو ګرځي سرګردانه چي به څوک د ايمانلارو ته سمېږي

په سجدو دي کړ ډبري ته ځان ستړي د ژوندون چينه دي څنګ ته نه ښکارېږي

90N this tree is a bird: it dances in the joy of life.

None knows where it is: and who knows what the burden of its music may be?

Where the branches throw a deep shade, there does it have its nest: and it comes in the evening and flies away in the morning, and says not a word of that which it means.

None tell me of this bird that sings within me.

It is neither coloured nor colourless: it has neither form nor outline:

It sits in the shadow of love.

It dwells within the Unattainable, the Infinite, and the Eternal; and no one marks when it comes and goes. Kabir says: "O brother Sadhu! deep is the mystery. Let wise men seek to know where rests that bird."

#### د لامكان مرغه

د دې وني پر ښاخلو مرغه هستېږي له ژوندونه هو سېږي او نڅېږي

هیڅوک نه پوهېږي چېري یې مکان دی او څهورد یې په سازونو کي ږغېږي

> چي ښاخلو د وني سيوري اچولي د ده هلته ځالګۍ پکښي اوسېږي

ماښام راسي په خپل کور کي شپه کړي تېره سهار الوزي له سترګو پناه کېږي

نه يې سر چا ته معلوم دی د سندرو نه يې ژبه نه نغمه يې څرګندېږي

د هغه مرغه څوک حال ويلاي نه سي په سينه کي چي دننه مي ويېږي

نەبېرنگەدى نەرنگ لري عالمە نەيى چا تەوجود شكل معلومېږي

هغه ځای د میني سیوري کي نیولی لامکان کي یې مکان پکښي پایېږي

HAVE you not heard the tune which the Unstruck Music is playing? In the midst of the chamber the harp of joy is gently and sweetly played; and where is the need of going without to hear it?

If you have not drunk of the nectar of that One Love, what boots it though you should purge yourself of all stains?

The Kazi is searching the words of the Koran, and instructing others: but if his heart be not steeped in that love, what does it avail, though he be a teacher of men?

The Yogi dyes his garments with red: but if he knows aught of that colour of love, what does it avail though his garments be tinted?

Kabir says: "Whether I be in the temple of the balcony, in the camp or in the flower garden, I tell you truly that every moment my Lord is taking His delight in me."

هغه سور دی اوربدلی دی کنه

هغه سور دي اورېدلی کنه دی چې په تال کې د بې ږغه ساز ږغېږي

په محفل کي د خوښيو ورته ګورې په کراره يې خوږه نغمه شرنګېږي

اورېدلې چي دي دغه نغمه نهوي پر بل لور به دي د تلو ضرورت څه وي

چي دي می د يوه عشق نه دي څکلي فايده نه کړي که دي وينی وي پرېوللی

قاضي غواړي د قرآن د منځ له تورو چي ښوونکي رهنما سي لا د نورو

خو كەھغەمىنەنەلري پەزړەكي كتابونەبەڅەګتپەورتەوكي

کر هر څونه وي استاد د انسانانو برابر نه دي پر لور د عاشقانو

که جوګي وي سرو جامو کي ځان پېچلی خو د ميني پهرنګ نه وي پوهېدلي

THE flute of the Infinite is played without ceasing, and its sound id love:

When love renounces all limits, it reaches truth.

How widely the fragrance spreads! It has no end, nothing stands in its way.

The form of this melody is bright like, a million suns: incomparably sounds the vina, the vina of the notes of truth.

### د حقشپېلۍ

پاس د لايتناهي شپېلۍ ږغېږي له نغمې يې ږغ د عشق او رېدل کېږي

چي له ټولو سرحدونو مينه واوړي نو مقام د حقيقت ته وررسېږي

بوی د عطرو تر کومځایه پوري ولاړ سي نه یې پای سته نه مخ ته څه درېږي

> د نغمې شکل يې دونه وي روښانه لکه يو ميليون لمرونه چې ځلېږي

د نغمو يي په ناسوت کي ساری نسته له سارنګه چي د حق ږغو نه زېږي. WHO are you, and whence do you come?

Where dwells that Supreme Spirit, and how does He have His sport with all created things?

The fire is in the wood; but who awakens it suddenly? Then it turns to ashes, and where goes the force of the fire?

The true guru teaches that He has neither limit nor infinitude.

Kabir says: "Brahma suits His language to the understanding of His hearer."

## تە څوك يې لەكومەراغلى

ته يې څوک له کومه راغلې دا احوال درمعلومېږي؟ او ستر روح د کايناتو اوس په کوم ځای کي هستېږي؟

لوى خالق پەڅەلگيا دى د قدرت پەپاچاھي كي او پەلاس كي مخلوقات يې څنګەرنګ پەرنګ لوبېږي

> د ځنګله پهغېږ کي وينې لوی اورونه لګېدلي دا د کوم زور کرشمه ده يو ناڅاپه چي بلېږي

بيرته خاوري سي ايرې سي سره اورونه سرې سکروټي د اورونو طاقت څه سو دا په کوم ځای کي ډوبېږي

> حقیقي مرشد درښيي چي هغه لره حد نسته نه يې زور ته انتهي سته نه قدرت يې فنا کېږي

> کبير وايي خالق داسي ژبه ځانته غوره کړې چي د چا پهغوږيې اوري هغه خامخا پوهېږي.

THE Hidden Banner is planted in the temple of the sky; there the blue canopy decked with the moon and set with bright jewels is spread.

There the light of the sun and the moon is shining: still your mind to silence before that splendour. Kabir says: "He who has drunk of this nectar, wanders like one who is mad."

### پټبيرغ

پټ بیرغ دی په آسمان کي وهل سوی او رپېږي هلته شین چتر ښایسته دی د سپوږمۍ په نور ځلېږي

پرې روښاني ځلېدلي مرغلري غوړېدلي نور د لمر او د سپوږمۍ دی چې لمن کې يې پړکېږي

لا دي بيا هم زړه قرار دیلا خاموش يې ورته ګورې دومره لوي شان او شوکت دي هره ورځ مخکي تېرېږي

> كبير وايي دا اوبه چي د حيات وي چا نوشلي لېوني غوندي به ګرځي په دنيا به نه خبرېږي.

I LAUGH when I hear that the fish in the water is thirsty:

You do not see that the Real is in your home, and you wander from forest to forest listlessly! Here is the truth! Go where you will, to Benares of to Mathura; if you do not find your soul, the world is unreal to you.

## حقیقت په کور کي

چي يې اورمماهي تږۍ دی اوبو کي خندا راسي ورته ډوب سم په فکرو کي

حقیقت په کور کي نه ویني په سترګو سرګردانه پسی ګرځی په ځنګلو کی

بنارس او متوره که تر پښو لاندي ښار پر ښار ګرځه په لويو معبدو کي

که خپل روح پکښي پيدا نه کړې نو واوره ستا دپاره دا نړۍ ده په تيارو کي.

RECEIVE that Word from which the Universe springeth! That word is the Guru; I have heard it, and become the disciple. How many are there who know the meaning of that word?

O Sadhu! practice that Word!
The Vedas and the Puranas proclaim it,
The world is established in it,
The Rishin and devotees speak of it:
But none knows the mystery of the Word.
The householder leaves his house when he hears it,
The ascetic comes back to love when he hears it,
The Six Philosophies expound it,
The Spirit of Renunciation points to that Word,
From that Word the world-form has sprung,
That World reveals all.
Kabir says: "But who knows whence the Word cometh?

## مرشد يو نوم دى

يو حرف دى په جهان كي كاينات ترې نه راغلي هغه د مرشد نوم دى ما پخپله او رېدلى

پخپلەيې مريد سوم او حيران يمەعالم تە چي نور بەيبى لا څونەپەمعنى وي پوھېدلي

زاهد كەپەرىشتىا يې پەمعنى يې ځان خبر كە ويدا او كتابونە پەدېنوم دى نازېدلى

نړۍ د دغه حرف له برکته ده ولاړه

پوهان که ملايان دي ټول جلا پرې ږغېدلي

خو څوک يې لا تر اوسه خبر نه دي په اسرارو مخلوق يې په تعبير پسي کورونه پرېښودلي

لەمىنى قلندر لەنىمىلارى راستنېږي علوم پەستړي سوي دى مزلونە يې وهلى

چي ترکه څوک دنيا کړي د معنی پر لور روان سي له دې نومه رنګونه د نړۍ دي ټوکېدلي

> كبير وايي دا نوم د تعبيرونو خزانه ده خو نوم او تعبيرونه له كوم ځايه دي راغلي؟

HE is the real Sadhu, who can reveal the form of the Formless to the vision of these eyes:

Who teaches the simple way of attaining Him, that is other than rites of ceremonies:

Who does not make you close the doors, and hold the breath, and renounce the world:

Who makes you perceive the Supreme Spirit wherever the mind attaches itself:

Who teaches you to be still in the midst of all your activities.

Ever immersed in bliss, having no fear in his mind, he keeps the spirit of union in the midst of all enjoyments.

The infinite dwelling of the Infinite Being is everywhere: in earth, water, sky, and air:

Firm as the thunderbolt, the seat of the seeker is established above the void.

He who is within is without: I see Him and none else.

#### ریښتونی زاهد

زه به هغهزاهد ریښتونی ګڼم چي راته رنګ د بېرنګیو ښیي

چي ساده لاره د محبوب د وصل بې کړاوونو بې خواريو ښيي

هغهزاهد چيراتهونهوايي چي د خلوت پهتاريکو کي کښېنه

نفس دي بند که له جهانه ليري سر پر زنګون په تورو غرو کي کښېنه

> وايي په هغه ځای کي اوسي خالق چي يې پيوند وهي له ذاته زړونه

> هغه د مځکي په هستي کي ګوره هسي نه پرېږدي د دنيا کارونه

هغه چي مينه د محبوب يې واخلي

په زړه کې نه ورګرځي بېره د چا

هغه د وصل په تلاښ وي همېش هره خوښي کي دا يوه مدعا

WHAT is that flute whose music thrills me with joy?
The flame burns without a lamp;
The lotus blossoms without a root;
Flowers bloom in clusters;
The moon-bird is devoted to the moon;

With all its heart the rain-bird longs for the shower of rain;

But upon whose love does the Lover concentrate His entire life?

### اصلي مينه

دا څه شپېلۍ ده چي آواز پورته کي او له خوښۍ مي وجود ولړزېږي

> يوه لمبهده بې څراغه سوځي او نيلوفر بېريښو وغوړېږي

غونچې\_غونچې راځي تازه ګلونه مرغۍ پرواز کړي د سپوږمۍ په شپه کي

> او د باران مرغه له ځالي وزي لري آرزو د توند باران په زړه کې

مګر اصلي د هغه چا مینه ده. چې پر جنون یې د لیلی مینه ده.

8

THERE is a strange tree, which stands without roots and bears fruits without blossoming;

It has no branches and no leaves, it is lotus all over.

Two birds sing there, one is the Guru, and the other the disciple:

The disciple chooses the manifold fruits of life and tastes them, and the Guru beholds him in joy.

What Kabir says is hard to understand: "The bird is beyond seeking, yet it is most clearly visible. The Formless is in the midst of all forms. I sing the glory of forms."

## بې ريښو ونه

عجيبه ونه ده ولاړه ده ريښې نه لري مېوه لري خو په هيڅ و خت کي شګو فې نه لري

لەسر تر نوكەنىلوفر دى بل څەنستەپكښي پاڼي يې نەسى څوك لىدلاى او ښاخلى نەلري

پکښي جوړه دوه مرغان ناست په ترانو لګيا دي يو يې مرشد بل يې مريد دي په نغمو لګيا دي

مرید یې اخلي له دې وني د ژوندون څو مېوې یوه\_یوه رسوي خولې ته ورنه اخلي مزې

پير د مريد له نندارې څخه خوندونه اخلي هغه د وني له مېوو څخه پندونه اخلي

څه چي کبير وايي په دې پوهېدل نه دي اسان مرغه په لاس نه سي درتللاي خو څرګند دي عيان

> هغه بېرنګه د رنګونو په مابين کي ستايم زه يې سندري د رنګونو د ستايلو وايم.

O SADHU! purify your body in the simple way.

As the seed is within the banyan tree, and within the seed are the flowers, the fruits, and the shade: So the germ is within the body, and within that germ is the body again.

The fire, the air, the water, the earth, and the aether; you cannot have these outside of Him.

O, Kazi, O Pundit, consider it well: what is there that is not in the soul?

The water-filled pitcher is placed upon water, it has water within and without.

It should not be given a name, lest it call forth the error of dualism.

Kabir says: "Listen to the Word, the Truth, which is your essence. He speaks the Word to Himself; and He Himself is the Creator."

# اېزاهده ځان دي پاک که

اې زاهده ځان دي پاک په ساده لار که څه چي وايم راسه غوږ مي پر ګفتار که

> لکهزنی چي په منځ کي دی د ونو او پهزڼو کي ښکلا ده د ګلونو

د ګلونو منځ کي رنګ په رنګ مېوې دي داسي زڼو کي هم وني هم سايې دي

په وجود کي چي نطفې دی ځای نيولی په نطفه کي داسي بل وجود اخښلی

که څه اور دی که اوبه، مځکه، بېديا ده که هوا ده که خلا ده که فضا ده

> لەخالقە څخەنەسى بېلېدلاي لەھغەيى جلا څوك نەسى لىدلاي

كەقاضى يى كەپنلات دا حقيقت دى

چي تر روح دباندي څشي واقعيت دی

چي په ډنډ کي له او بو لوښی ډکېږي او پر سر د او بو بيرته خوشي کېږي

#### GORAKHNATH asks Kabir:

"Tell me, O Kabir, when did your vocation being? Where did your love have its rise?" Kabir answers:

"When He whose forms are manifold had not begun His play: when there was no Guru, and no disciple: when the world was not spread out: when the Supreme One was alone-

Then I became an ascetic; then, O Gorakh, my love was drawn to Brahma.

Brahma did not hold the crown on his head; the god Vishnu was not anointed as king; the power of Shiva was still unborn; when I was instructed in Yoga.

I became suddenly revealed in Benares, and Ramananda illumined me;

I brought with me the thirst for the Infinite, and I have come for the meeting with Him.

In simplicity will I unite with the Simple One; my love will surge up.

O Gorakh, march thou with His music!"

#### كبير كله زاهد سو

لوى مرشد له كبير وكړله پوښتنه كيسه تېره له پخوا كړه بيا تر ننه

کله تا د ژوند پيل کړي دي کسبونه کله ميني در مست کړي دي رګونه

كبير وايي هغه وخت چي په دنيا كي زما بې رنګه رنګين خداي په مافيها كي

> د خلقت هنوز پيل کړې نه وه لو به نه مرشد و نه مريد نه د چا سو به

چي جهان لا هنوز نه وو غوړېدلی ستر خالق چي لا يوازي او سېدلي

زه هغه و خت کي زاهد و مه زما ميني د برهما په زړه کي مستي کړلې ويني

چي برهما لا پر سر تاج نه وو منلي چي ويشنو لا پر تخت نه وو کښېنستلي

> چي شېوا پر جهان نه وو زېږېدلی ما ته درس وو د خپل ذکر رسېدلی

BEFORE the Unconditioned, the Conditioned dances: "Thou and I are one!" this trumpet proclaims.

The Guru comes, and bows down before the disciple:

This is the greatest of wonders.

#### حقيقت او مجاز

د مطلق حقیقت مخکي مجاز ناڅي له شپېلۍ یې دا یوه ترانه پاڅې

زه او ته يو دواړه يو نه جلا کېږو يو وجود يو يو له بله نه بېلېږو

مرشد راسي د مريد مخکي کږېږي دا تر ټولو عجايبه معلومېږي.

MY Lord hides Himself, and my Lord wonderfully reveals Himself:

My Lord has encompassed me with hardness, and my Lord has cast down my limitations.

My Lord brings to me words of sorrow and words of joy, and He Himself heals their strife.

I will offer my body and mind to my Lord: I will give up my life, but never can I forget my Lord!

#### زما خالق

زما خالق پټوي ځان له مخلوقاتو بيا عجيب سي راڅرګند پر کايناتو

هم خالق يم ځنځيرونو کي تړلي هم آزاد يې له هر بنده يم ايستلي

زما خالق راته راوړي هغه لفظونه پکښي نغښتي چي خوښۍ دي هم غمونه

> دی پخپله رغوي ټوله دردونه په قدرت کراروي د دوي جنګونه

زه به ځان او زړه خالق ته وربخښمه زه به ټو له ژوند تر ده قربانومه

خو په ژوند كي به خالق نه هېرومه نه په زړه كى بل خالق ته ځاى لرمه.

O BROTHER, my heart yearns for that true Guru, who fills the cup of true love, and drinks of it himself, and offers it then to me.

He removes the veil from the eyes, and gives the true Vision of Brahma:

He reveals the worlds in Him, and makes me to hear the Unstruck Music:

He shows joy and sorrow to be one:

He fills all utterance with love.

Kabir says: "Verily he has no fear, who has such a Guru to lead him to the shelter of safety!"

#### ریښتوني مرشد

په آرزو د هغه پيريمه يارانو له ريښتوني ميني جام ډک کړي دوستانو

هم پخپله يو ډک جام کړي پر سر پور ته هم يوه پياله راواړوي زما لور ته

چي مي ليري کي له سترګو نقابونه د خالق راکړي ريښتوني تصويرونه

راڅرګند کړي نالیدلي جهانونه په ما واوري په پردو کي ورک سازونه

> راته يو ښيي خوښۍ دي که غمونه او له ميني مالامال يې وي لفظونه

كبير وايي هغه څوک به وي منلى چي يې داسي پير په برخه رسېدلي

ډار يې نه وي پر دنيا له خطرونو چې مرشد يې اړوي له ګړنګونو.

ALL things are created by the Om;

The love-form is His body.

He is without form, without quality, without decay:

Seek thou union with Him!

But that formless God takes a thousand forms in the eyes of His creatures:

He is pure and indestructible,

His form is infinite and fathomless,

He dances in rapture, and waves of form arise from His dance.

The body and the mind cannot contain themselves, when they are touched by His great joy.

He is immersed in all consciousness, all joys, and all sorrows;

He has no beginning and no end;

He holds all within His bliss.

### هغه د هر څه خالق دی

جهان ټوله له خالقه دی راغلی د هغه و جود له میني دی جوړ سوی

ھغەذات دى ھم بې رنگە ھم بې كيفە نە پەذات كي يې نقصان دى چا ليدلى

عمر تېر کړه په تلاښ د يو کېدلو له خالق سره د ځان د وصلولو

خو بې رنګه خالق زر اخلي رنګونه د مخلوق سترګي يې نه ويني شکلونه

ذات يې پاک دى او خالص تل يې بقا ده نه يې ذات ته انتهى نه يې فنا ده

پهنڅا کي د جذبې اخلي رنګونه لهنڅا يې رنګ په رنګ پاڅي موجونه

چي مستي د ده د ميني وررسېږي نه و جو د او نه زړګي په تورن کېږي

هغه ګه دی په خودیو په فکرونو په خوښیو په مستیو په غمونو نه آغاز نه یې انجام چا ته عیان دی په قدرت کي یې ساتلی ټول جهان دی.

To what shore would you cross, O my heart? There is no traveler before you, there is no road:

Where is the movement, where is the rest, on that shore?

There is no water; no boat, no boatman, is there;

There is not so much as a rope to tow the boat, nor a man to draw it.

No earth, no sky, no time, no thing, is there: no shore, no ford!

There, there is neither body no mind: and where is the place that shall still the thirst of the soul? You shall find naught in that emptiness.

Be strong, and enter into your own body: for there your foothold is firm. Consider it well, O my heart! Go not elsewhere,

Kabir says: "Put all imaginations away, and stand fast in that which you are."

## ته كومي غاړي ته ځې

کومي غاړي ته روان يې زما زړګيه در په برخه کوم سيندونه کوم رودونه

نه د لاري نه د منزل څرک يې لګېږي نه پرې کړي مسافرو سفرونه

هلته نه د حرکت درک لګېږي نه د سيالي چا جوړ کړي دي ځايونه

نه او به سته نه کښتۍ پر هغه غاړه او نه هلته کښتۍ وان څاري موجونه

نه تناو سته د کښتۍ د کشولو

نه څوک سته چي يې راکش کړي تناوونه

نەساحلستەنەيېمځكەاسمانښكاري نەخوارەستەنەيېشماري څوكوختونە

> هلتەنەد چابدنستەنەيېمغز تندەڅنګەماتويد خلکو زړونە

هلته هر څه نېستي سوي په خلاکي نه وجود سته نه د خلکو آوازونه

پەپورەزرەخپلوجود تەسەدننە پەھغەمكانكي ټينګلرەګامونە

بلي خوا ته چي ترې ولاړ نه سې زړګيه په همدې مکان کي ټينګ وساته ملونه

چي ولاړ يې په هغه مکان کي ټينګ سه کبير وايي ليري پرېږده ټول خيالونه.

# د خدای مینه

زه چي مست يمه په مينه زه پر څه خبري کړمه چي الماس مي دی په لاس کي غو ټه ولي خلاصو مه

چي خالي وې له او له اوس هغه پلې دي ډ کي اوس يې څله اندازه کم چي درنې دي او که سپکي

عقل مست سو له شرابو چي چښلي يې پيالې دي هوښ نو شلي له دې خمه سر پر بې اندازې دي

چي تر سينده ده راغلې سپينه بته کږه غاړه لا د څشي په تلاښ ده په ډنډونو کي ولاړه

خدای پخپله ستا په ځان کي لټوې يې په بهر کي کبير وايي خلکو واورئ سړی ولي ځان ابتر کي

ما چي خدای دی پېژندلی د مخلوق زړونو سينو کي داسي دی لکه چي تېل وي د شړشمو په دانو کي.

لەرباب څخەمرموز موزىك بۇغېږي بېلەپښو او بېلاسونو څوك نڅېږي

بېلهګوتو يې آواز کوي تارونه بې غوږونو يې نغمه اورېده کېږي

او دا ځکه چي که غوږ دی ټوله دئ دی اورېدونکی هم پخپله دئ، هستېږي

> ورتړلي دي دننه خو شبويي ده او دننه هيڅ وجو د نه معلومېږي

هر څوک نه دی د دې سر د پوهېدلو دا يوازې هوښياران دي چي پوهېږې.

#### لامكان

پەھغەځاى كى چى ملګرو زما محبوباوسېږي لەھغەځاى سرە سيالى مكان كولاى نەسى

> هلته نه غم سته نه خوښي نه حقیقت نه دروغ څوک د ګناه او د پرهېز نښي لیدلای نه سي

هلته نه ورځي سته نه شپې نه پکښي لمريا سپوږمۍ هلته ځلا ده د نور څرک يې څوک ايستلای نه سي

> نەمعرفت ستەنەچا سرپرزنگانەايښىدى رياضت نستەاو وردونە څوك ويلاي نەسي

نەنصىيحت ستەد ويدا لەكتابونو څخە څوك ښەاو بد امر او نهي پېژندلاي نەسي

هلته نه کور نه بې کوري سته نه دننه بهر پکښي مفهوم وړه ذره او لوی جهان نه لري

نه د پنځو لمونځونو نوم سته نه صليب پېژني پکښي مذهب او عقيده هلته نښان نه لري

هلته ریښې ګل او ښاخلې او زڼي نه سې لیدای مېوې یې سته خو مګر وني پکښي نه لو یېږي نه څوک هندو نه په سینو کي نفسونه دي بند

دا ټوله نسته د نفس نوم پکي نه ځايېږي

هلته محبوب دى نور عدم دى د وجود نېستي ده كبير په دغه حقيقت ښه پوهېدلى يمه

هر څوک چي زما د اشارې نښه په سترګو ويني د ازادۍ په سرمنزل يې پوهېدلی يمه.

# نهايي خوښي

بتى ژريې راتە وايە خپلەتېرە افسانە دى تەلەكومەملكە راغلى راتە ښيە آشيانە دى

کوم ساحل ته دي پرواز دی ځې تر کومو و طنو نو هم کیسه د و طن و که هم د خپلو هدفونو

بتي نن سهار راكښېينه له اوږدو\_اوږدو خوبونو زما پر لاره سه روانه زما پر لور د منزلونو

داسي خاوري ته به ولاړ سو چي واک نه لري غمونه هلته وېره د مرګ نسته مرګي نه و هي سرونه

هلته کور د پسرلي وي شنه ځنګلونه غوړېدلي هلته "دي\_زه يم "ذکرونه له نسيم سره او دلي

هلته زړونه داسي مست وي د خوښيو له شرابو چي درپاته نوري نه وي د مستۍ او خوښۍ هيلي.

#### معرفت

حقیقت نه دی په سترګو چي یې وینو هغه څشي دی موږ هیڅ نه سو ویلای

باور نەراخي ھىڅكلەبېلىدلو بېويلو پەھىڅنەسو پوھېدلاي

هوښياران په زور د علم په پوهېږي ناپوهان لکه ړانده تل به کړېږي

څوک پراته بې شکله خدای ته پر سجده دي څوک يې رنګ په رنګ شکلونه ته کږېږي

> ولي خداى لړ دى تر دغو صفتونو؟ يو دانا يې دى قابل د جوابونو

چي نغمه څوک پر کاغذ نه سي ليکلاي

د هغې توري څوک نه سي پېژندلای

کبیر وایي دا یوازي معرفت دی. بریالي چي همېشه پر جهالت دي.

#### زه چیري یم

چىريمىغواړېزه لەتا سرەيمە نەپەزيارتنەبتخانوكىيمە

نەپەتارىكو خلوتوكىيمە نەدرمسالنەمسجدوكىيمە

نەپەكعبەنەصومعەكي يمە چېريمي غواړې زەلەتا سرەيم

نەپەلمانځەكي نەپەذكركي يم نەپەروژەكيزەلەچا سرە يم

نه زه د جوګ تمرین کي چا لیدلی نه ریاضت کي مي دی ځای نیولی

> نەپەقوەنەپەبدنكي يمە نەد فضا پەناز*ك* تنكي يمە

نه طبیعت کي مي دی کور جوړ کړی نه د نفس په انجمن کي يمه

> پهځير مي ولټوه کشف مي که ما په وجود کي د شېبې لټوه

وايي كبير په غور غوږونيسه چي ستا ايمان دى ما هورې لټوه. وايي كبير په غور غوږونيسه چي ستا ايمان دى ما هورې لټوه.